
 

sebenarnya belum sepenuhnya menangkap kekuatan 

makna yang dimaksudkan oleh Kohelet. ESV 

menggunakan istilah “there is a grievous evil”, yang 

secara harfiah menunjuk kepada sesuatu yang bersifat 

traumatis. Ada orang yang berusaha menyimpan dan 

mengelola hartanya dengan tujuan agar kekayaannya 

semakin bertambah. Namun, yang justru terjadi adalah 

harta tersebut menjadi sumber malapetaka bagi dirinya 

sendiri. Ambisi yang berlebihan, tanpa penguasaan diri, 

mendorong orang untuk melakukan investasi secara 

spekulatif, berharap memperoleh keuntungan besar 

melalui berbagai transaksi keuangan. Akan tetapi, 

hasilnya justru kehilangan seluruh kekayaannya dalam 

sekejap. Inilah yang digambarkan sebagai kemalangan 

yang menyedihkan. Apa yang hendak disampaikan 

Kohelet di sini? Hidup untuk uang itu adalah kesia-siaan. 

Menghitung dan bergantung hidup kepada uang adalah 

pekerjaan dan usaha menjaring angin. 

 

Kohelet kemudian memberikan peringatan yang 

keempat, sebagaimana tercatat dalam ayat 14 dan 15. Di 

sini, Kohelet melanjutkan gambaran tentang orang-orang 

yang kehilangan seluruh uang dan hartanya. Sebab kita 

tidak membawa suatu apa pun ke dalam dunia dan kita 

pun tidak bisa membawa apa-apa keluar dari dunia ini. 

Suatu hari akan datang, ketika kita akan kehilangan 

semua yang telah kita perjuangkan dan kita raih selama 

ini. Setiap dari kita harus menghadapi realitas kefanaan 

hidup di bawah matahari. Semua uang yang ada dalam 

genggaman tangan kita, suatu hari pasti akan dilepaskan 

dari tangan kita.  

 

Mengenai uang dan harta, tidak ada seorang pun yang 

lebih berpengalaman dan lebih tahu dari Raja Salomo. 

Salomo menyimpulkan peringatannya kepada kita 

untuk tidak hidup bagi uang, dunia, dan segala 

kekayaan di dalamnya. Tidak ada yang lebih 

menyusahkan dan menyedihkan hidup kita, selain 

hidup kita yang dipimpin oleh kerakusan dan 

kecanduan kepada uang. Pada akhirnya kita hanya 

menggenggam kekosongan. Apakah dengan demikian 

kita tidak boleh memperoleh kekayaan dan 

mengumpulkan harta benda di dalam dunia ini? Bukan 

demikian. Kohelet mengingatkan bahwa setiap orang 

yang mengumpulkan uang, orang yang mengumpulkan 

harta benda di dalam dunia ini harus memahami betul 

ayat ke-18: “Setiap orang yang dikaruniai Allah kekayaan 

dan harta benda dan kuasa untuk menikmatinya, untuk 

menerima bahagiannya, dan untuk bersukacita dalam 

jerih payahnya - juga itu pun karunia Allah.”  

 

 

 

 

 

 

 

 

Kalau kita mengerti ayat ini, maka kita akan berbahagia 

ketika kita mengumpulkan kekayaan dan mengumpulkan 

harta. Sudahkah kita beralih dari menyembah ilah, 

menyembah uang, menyembah harta benda, kemudian 

berpaling untuk menemukan seluruh sukacita hidup kita 

di dalam tangan Tuhan Allah? Kohelet memberikan kita 

jawaban yang tuntas atas persoalan ini. Kohelet 

mengajarkan kita untuk bersandar sepenuhnya kepada 

Allah untuk menemukan kebahagiaan hidup kita.  

 

Di dalam lukisan Quentin Massys  yang saya singgung, kita 

dapat menemukan kebenaran ini melalui satu detail dari 

lukisan ini. Lukisan ini memang berfokus kepada sang 

rentenir dan istrinya yang sedang berpaling dari Allah 

kepada uang mereka yang ada di atas meja. Namun, 

Massys dengan cerdik melukiskan sebuah cermin bulat 

yang memantulkan refleksi pemandangan yang berada di 

luar frame lukisan itu. Bila kita dengan teliti 

memperhatikan pantulan dari cermin itu, ada garis gelap 

di jendela yang membentuk sebuah gambar salib. Kita 

juga melihat ada figur di luar frame lukisan yang seolah-

olah sedang memegang sebuah salib. Figur itu adalah 

Quentin Massys sendiri. Kohelet dan Massys 

mengingatkan kita: hendaknya kita jangan menaruh 

kepuasan hidup kita kepada uang dan harta benda. 

Melainkan kita diajak untuk meraih salib, tempat di 

mana Yesus memberikan nyawa-Nya untuk menebus 

dosa kita dan membinasakan dosa keserakahan hidup 

kita, menggantikannya dengan karunia Allah yang 

adalah kepuasan hidup kita yang sesungguhnya. Kiranya 

Tuhan menolong dan memberkati kita. Amin. 

 

Ada sebuah lukisan yang merupakan karya seorang pelukis 

Renaisans dari tradisi Flemish, pada masa awal Belanda, 

bernama Quentin Matsys. Lukisan ini diberikan judul “The 

Moneylender and His Wife.” Dalam lukisan tersebut, kita 

melihat seorang rentenir, atau peminjam uang, bersama 

istrinya sedang duduk di dalam rumah mereka. Di atas 

meja terdapat sebuah timbangan dan setumpuk uang 

logam. Sang rentenir tampak dengan sangat teliti 

menghitung dan menimbang nilai setiap keping uang yang 

dia dapatkan. Namun, perhatian kita kemudian diarahkan 

kepada seorang sosok yang lain, yaitu perempuan yang 

duduk di sampingnya, yaitu istri sang rentenir. 

Perempuan itu sedang membalik halaman sebuah buku, 

yang barangkali adalah Kitab Suci atau buku rohani. Pada 

masa itu, buku semacam ini merupakan barang yang 

sangat berharga, barangkali bahkan hadiah paling mahal 

yang dapat diberikan oleh suaminya yang kaya. 

Perempuan itu tampak serius membaca dan bermeditasi 

atas isi buku tersebut. Namun, arah matanya sepertinya 

teralihkan kepada tumpukan uang yang sedang dihitung 

oleh suaminya. Maka seakan-akan dia membaca Kitab 

Suci dengan satu mata, sementara mata yang lain 

tertawan oleh tumpukan uang yang berada di tangan 

suaminya. 

 

Matsys hendak menyampaikan sebuah pesan yang sangat 

serius bagi kehidupan kita. Lukisan ini mengingatkan kita 

bahwa setiap orang percaya, sejak dini, harus dengan 

sungguh-sungguh mengambil keputusan: apakah kita 

memilih untuk beribadah kepada Tuhan Allah, ataukah 

kita memilih untuk beribadah kepada uang dan 

menjadikannya tuan yang berkuasa atas hidup kita, 

hingga akhirnya membawa kita kepada kebinasaan. 

Dengan memakai latar belakang kota Antwerp di Belgia, 

yang pada masa itu dianggap sebagai pusat perdagangan 

dan keuangan dunia. Matsys ingin memperlihatkan betapa 

mudahnya uang menarik jiwa manusia menjauh dari 

ibadah kepada Allah dan berpaling kepada ilah yang lain. 

 

Apa yang digambarkan oleh Matsys dalam lukisan tersebut 

adalah ketegangan hidup manusia sepanjang zaman, 

termasuk kita yang hidup di era postmodern ini. Manusia 

senantiasa berada di tengah dua tarikan yang saling 

berlawanan. Di satu sisi, ada pilihan untuk beribadah 

sepenuh hati kepada Allah, tetapi di sisi yang lain, ada 

tarikan realitas kehidupan sehari-hari yang justru 

membuat kita melupakan Allah dan mengandalkan ilah-

ilah yang lain. Secara logika, kita mengetahui dengan 

benar bahwa Allah menuntut umat-Nya untuk hanya 

beribadah kepada Dia. Kita juga percaya bahwa tidak 

ada yang lebih berharga daripada Injil Yesus Kristus, 

yang menyediakan pengampunan dosa dan hidup yang 

kekal. Namun, sering kali pengetahuan rasional dan 

pengakuan iman yang kita ucapkan secara verbal tidak 

berakar dengan mendalam di dalam hati kita. Kita 

dengan mudahnya tertawan oleh uang, lalu 

mengalihkan perhatian kita kepada daya tarik dunia ini 

dan segala kekayaannya. Sehingga kita dengan mudah 

melepaskan diri dari ikatan firman Tuhan. Kita 

merelatifkan firman Tuhan, seolah-olah firman Tuhan 

tidak lagi relevan bagi hidup kita. 

 

Di sinilah penulis Kitab Pengkhotbah, yaitu Kohelet, 

menolong kita untuk memenangkan pergumulan serta 

peperangan rohani ini dengan menunjukkan kepada kita 

kesia-siaan uang dan harta benda duniawi yang bersifat 

fana. Di dalam ayat ke-7, Kohelet menghadirkan sebuah 

contoh pengalaman yang sering kali bersifat personal. 

Pengalaman ini kemudian diproyeksikan ke dalam 

gambaran yang lebih luas, yaitu kegagalan sistem dan 

struktur masyarakat. Bagaimanapun idealnya suatu 

sistem sosial dibangun, pada akhirnya sistem tersebut 

tidak pernah sempurna. Jangan heran kalau hukum dan 

keadilan diputar balikkan. Dalam sejarah kehidupan 

manusia, realitas semacam ini selalu terjadi dimana-

mana. Di berbagai negara, baik di Barat maupun di 

Timur, baik dalam sistem demokrasi maupun 

totalitarian, ketidakadilan dan penindasan senantiasa 

dapat ditemukan. Sehingga, Kohelet berkata, 

“Janganlah engkau heran akan perkara-perkara ini.” 

Janganlah heran terhadap kesia-siaan harapan akan 

keadilan di bawah sistem manusia. Demikianlah hidup 

yang harus dijalani di bawah matahari. Hidup yang kita 

jalani saat ini adalah hidup di dalam dunia yang telah 

jatuh ke dalam dosa. 

 

Mengapa Kohelet melihat hierarki birokrasi dalam 

pemerintahan seolah-olah sebagai faktor penyebab 

terjadinya ketidakadilan? Barangkali yang dimaksudkan 

Kohelet adalah bahwa pada setiap tingkat birokrasi 

pemerintahan di semua negara dan di sepanjang sejarah, 

selalu ada kecenderungan terjadinya penindasan. 

Pejabat pada satu tingkat kerap mengambil keuntungan 

dari tingkat di bawahnya dengan cara memanipulasi 

otoritas dan kekuasaan yang dimilikinya. Pola 

ketidakadilan dan penindasan semacam ini kemudian 

terus berlangsung secara bertingkat ke bawah, hingga 

akhirnya menimpa orang-orang miskin. Mereka yang 

berada di lapisan paling bawah tidak lagi bisa menindas 

pihak lain, karena mereka sudah berada di tingkatan yang 

Ringkasan Khotbah 
Gereja Reformed Injili Indonesia, Singapura 

 

 
“Allah atau ilah” 

Pdt. Hendra Wijaya, M.Th. 

1246 
11 Januari 2026 

Pengkhotbah 5:8-20 



Ringkasan Khotbah ini belum diperiksa oleh Pengkhotbah 

 

paling bawah. Namun, kalau kita menelusuri lebih jauh, 

menurut Kohelet, yang menjadi akar persoalan yang 

sesungguhnya bukanlah birokrasi, tetapi hati manusia 

yang telah dikuasai oleh dosa. Dosa menjadikan manusia 

tiran bagi sesamanya. Dalam posisi sebagai tiran, manusia 

memanipulasi kekuasaan dan keadilan demi 

kepentingannya sendiri, lalu menggunakan keduanya 

sebagai alat untuk menindas sesamanya.  

 

Di dalam ayat ke-8, Kohelet seolah-olah menawarkan 

paling tidak sebagian solusi untuk menyelesaikan 

persoalan ini, tercatat: "Suatu keuntungan bagi negara 

dalam keadaan demikian ialah kalau rajanya dihormati di 

daerah itu.” Ada perbedaan antara terjemahan TB 

dengan ESV untuk ayat ke-8 ini, ESV mencatat: “But this 

is gain for a land in every way: a king committed to 

cultivated fields.” Kalau kita mengikuti terjemahan 

daripada ESV, maka cara terbaik melawan pemerintahan 

yang korup, suka menindas, dan memanipulasi keadilan 

adalah dengan membangkitkan seorang raja yang penuh 

kesalehan. Namun, seperti apa figur raja yang saleh itu? 

Raja yang saleh yang dimaksudkan di sini adalah raja 

yang saleh yang hanya dapat ditemukan di dalam Injil. 

Salah satu nubuat yang paling penting mengenai raja 

yang saleh tercatat di dalam Yesaya 9:5-7. Beberapa 

atribut pada ayat kelima dipadankan dengan begitu 

harmoni. Contohnya, Allah yang perkasa berpadanan 

dengan raja damai. Allah itu adalah Allah yang perkasa, 

tetapi di dalam kekuasaan-Nya, Dia menciptakan damai 

sejahtera. Itulah raja yang saleh.  

 

Sekarang kita beralih kepada ayat 9. Pada ayat ini, 

tampak seolah-olah Kohelet berpindah tema: dari 

pembahasan pada tingkat negara dan struktur sosial, ia 

mengarahkan perhatian kepada tatanan kehidupan 

pribadi, secara perorangan. Kohelet menegaskan bahwa 

bukan hanya para pejabat negara yang memiliki 

kecenderungan untuk mengejar kekayaan yang lebih 

besar dengan memanipulasi keadilan dan kekuasaan. 

Pencobaan semacam ini dapat menimpa siapa saja, 

termasuk kita. Oleh sebab itu, Kohelet mengingatkan 

kita: “Barangsiapa mencintai uang tidak akan pernah 

puas oleh uang. Barangsiapa mencintai kekayaan tidak 

akan pernah puas oleh kekayaannya.” Semua itu adalah 

kesia-siaan belaka. Sepanjang sejarah umat manusia, 

kebenaran ini terus terbukti. Berapa pun banyaknya 

kekayaan yang dimiliki seseorang, hati manusia yang 

telah ditawan oleh dosa sangat sukar untuk merasa puas 

dengan apa yang ada di tangannya. Hal ini juga diamati 

oleh seorang psikolog bernama Jessie H. O’Neill dalam 

bukunya The Golden Ghetto: The Psychology of 

Affluence. Ia menggunakan istilah affluenza untuk 

menggambarkan dampak psikologis sosial dari uang dan 

kekayaan, yaitu suatu kondisi di mana manusia modern 

memiliki relasi yang tidak sehat dengan uang dan 

kekayaan. 

 

Pada masa kini, di kota-kota besar di seluruh dunia, 

banyak orang muda tanpa sadar telah terpapar persoalan 

psikologis yang serius, yaitu perasaan tidak pernah puas. 

Mereka sukar mengatakan “cukup,” sukar berhenti, dan 

sukar merasa puas dengan apa yang dimiliki. Salah satu 

persoalan paling serius dalam hidup kita hari ini justru 

terletak pada satu kata yang paling sulit untuk kita 

ucapkan, yaitu, cukup. Realitas kehidupan terus 

menuntut lebih dan lebih lagi. Kita mungkin berkata 

bahwa kita percaya kepada pemeliharaan Tuhan. Namun 

pada kenyataannya, hati kita sering kali tidak mampu 

menyerah untuk berkata, cukup. Hati kita tidak tunduk 

kepada iman yang mengatakan cukup. Hati kita terus 

bergejolak menuntut untuk lebih dan lebih lagi. 

 

Sekalipun kita bersyukur atas apa yang telah kita miliki, 

tetapi sering kali secara diam-diam kita memikirkan hal-

hal yang masih belum kita miliki, dan kita terus mencari 

cara untuk memilikinya. Salah satu pergumulan besar 

dalam hidup kita pada masa kini adalah ketidakmampuan 

untuk melepaskan apa yang tidak dapat kita miliki. Salah 

satu kesulitan hidup kita hari ini adalah untuk 

melepaskan hal yang kita tidak bisa miliki, hal yang 

Tuhan tidak sediakan bagi kita, dan hal yang bukanlah 

kehendak Tuhan bagi kita. Secara verbal kita mengaku 

berserah, mengaku mengikuti Tuhan, dan menyatakan 

pasrah kepada-Nya, tetapi hati kita tidak sungguh-

sungguh tunduk. Hati kita terus berada dalam ketegangan 

dan kita terus berusaha, seakan-akan Tuhan tidak melihat 

gejolak dan nafsu di dalam hati kita.  

 

Satu-satunya cara untuk mengendalikan hati kita adalah 

melalui iman sehingga kita bisa merasa cukup atas 

pemeliharaan Tuhan dan hal yang Tuhan telah sediakan 

dalam hidup kita. Kapan terakhir kali kita berdoa dan 

berkata, “Tuhan, aku bersyukur; cukup sampai di sini?” 

Kapan terakhir kali kita berkata, “Tuhan, anugerah-Mu 

sudah cukup bagiku. Aku tidak mau meminta yang lain 

lagi. Biarkan orang lain yang memperoleh sehingga 

mereka lebih besar dan maju.” 

 

Seorang teolog dan pengkhotbah besar dari tradisi 

Anglikan, Charles Bridges (1749–1869), yang sangat 

dihormati oleh Charles Spurgeon, pernah menyampaikan 

pernyataan seperti ini: ketika keinginan-keinginan kita 

berlari mendahului kebutuhan-kebutuhan kita, itulah 

saatnya bagi kita untuk berhenti, duduk diam, serta 

menikmati dan merasa puas dengan keadaan kita saat ini. 

Merasa puas dengan keadaan kita saat ini. Itu lebih baik 

daripada kita berada di tempat yang kita harapkan di 

dalam khayalan keinginan kita yang tidak akan pernah 

terpuaskan. Daripada kita terus selalu menginginkan 

lebih, kita diajak untuk berbahagia dengan lebih sedikit, 

tetapi menikmatinya bersama dengan Tuhan Allah. Tidak 

berguna bagi kita mengajar lebih jikalau itu tidak disertai 

oleh berkat Tuhan.  

 

Keinginan terhadap uang merupakan tantangan dan 

pergumulan sepanjang hidup manusia. Namun, keinginan 

dan tantangan ini harus dikendalikan. Yang paling utama, 

kita harus mampu mengendalikan hati kita terhadap 

uang, karena hati manusia tidak diciptakan untuk uang, 

melainkan untuk Tuhan. Di dalam hati kita, Tuhan harus 

menempati tempat yang paling utama, bukan uang, 

bukan dunia, dan bukan harta kekayaan. Martin Luther 

berkata, “Jikalau di dalam hatimu terdapat sesuatu yang 

engkau taruh sejajar dengan Kristus, engkau sudah jatuh 

kepada menyembah berhala, bukan beribadah kepada 

Allah.” Karena Allah menuntut seluruh hati kita dikuasai 

sepenuhnya oleh Dia. Tidak ada ruang bagi yang lain. 

Segala sesuatu yang lain harus ditempatkan di bawah 

Tuhan dan di bawah Kristus. 

 

Oleh sebab itu, Kohelet, memberikan peringatan agar 

kita senantiasa waspada terhadap arah hati kita, karena 

hati kita begitu mudah bercabang. Apabila hati kita tidak 

dikuasai oleh firman Tuhan, maka hati kita pasti 

dikuasai oleh ilah. Hanya ada Allah atau ilah, tidak ada 

Allah dan ilah. Tidak ada separuh Allah dan separuh 

ilah. Untuk orang percaya, harus 100% Allah dan tidak 

ada tempat untuk ilah. Apakah berarti kita tidak boleh 

memikirkan hidup kita dan pursuing excellency? Justru 

sebaliknya, karena kita orang percaya, kita harus pursue 

excellency di dalam dunia ini untuk menjadi tanda 

kesaksian kita kepada dunia ini bahwa kita adalah milik 

Tuhan. Namun, dalam mengejar keunggulan itu, Tuhan 

harus menjadi arah kita. Segala sesuatu yang lain 

hanyalah sarana untuk mempermuliakan Tuhan. Semua 

dikejar bukan untuk kita, tetapi untuk menyatakan 

bahwa dunia ini dan segala isinya adalah milik Tuhan 

Allah. Karena Allah telah memberikan mandat kepada 

kita untuk mengolah dan memperkembangkan dunia ini 

bagi kemuliaan nama Tuhan.  

 

Salah satu hal yang paling saya takutkan adalah ketika 

orang Kristen selalu menjadi yang tertinggal di dalam 

dunia ini. Hal ini sering kali terjadi karena kita 

dipengaruhi oleh pemahaman teologis yang keliru, yaitu 

penekanan antitesis yang terlalu kaku dan tidak pada 

tempatnya. Antitesis yang benar bukanlah pemisahan 

secara struktural dari dunia, melainkan terletak pada 

arah hati. Jikalau dunia ini tidak diperjuangkan oleh 

orang Kristen, maka tempat-tempat tersebut akan diisi 

oleh mereka yang bukan Kristen. Maka banyak orang 

Kristen merasa marah melihat dunia yang semakin 

kacau. Dunia yang dipenuhi oleh berbagai ide filsafat 

sekuler yang menakutkan. Semua ini terjadi karena 

orang Kristen tidak berjuang di dalam ranah publik. 

Keputusan-keputusan penting dunia diserahkan 

sepenuhnya kepada mereka yang tidak mengenal 

Tuhan. Orang Kristen sibuk mengurusi hal-hal internal 

gereja, sementara urusan dunia dianggap bukan 

tanggung jawab orang Kristen. Orang Kristen lupa 

bahwa Tuhan menempatkan kita di dalam dunia ini 

supaya kita menjadi terang di tengah-tengahnya. 

Kohelet juga menunjukkan kepada kita bahwa memiliki 

banyak uang dan harta tidak selalu berarti manusia akan 

memperoleh kebahagiaan. Tidak semua hal di dunia ini 

dapat dibeli atau ditukar dengan uang. Uang tidak dapat 

membeli tidur yang nyenyak, cinta kasih yang murni, 

kebahagiaan dalam kecukupan, maupun kesehatan. 

Bahkan, uang tidak mampu menambah sejengkal pun usia 

hidup manusia. Di sisi lain, Kohelet juga memberikan 

peringatan bahwa uang dan harta dapat mendatangkan 

berbagai kesusahan dalam hidup. Ketika kita melihat 

orang kaya, kita sering berpikir bahwa hidup mereka pasti 

enak. Namun, ketika kita mulai memiliki kekayaan, kita 

baru menyadari bahwa semakin banyak harta sering kali 

berarti semakin banyak kekhawatiran dan batas-batas 

tertentu. 

 

Kohelet menyebutkan salah satu kesusahan itu dalam 

ayat ke-10 dengan ungkapan, “orang-orang yang 

menghabiskannya.” Kalimat ini merujuk kepada orang-

orang tertentu yang akan menghabiskan harta itu. Bisa 

berupa kewajiban pajak kepada pemerintah, kebutuhan 

keluarga dan keturunan, para pekerja dan pegawai, 

maupun orang-orang di sekitar yang membutuhkan 

pertolongan. Semakin banyak yang kita miliki, semakin 

banyak pula orang yang datang mengulurkan tangan, dan 

akan menghabiskan harta itu. Tidak jarang, harta dan 

uang yang kita kumpulkan hanya bisa dipandang, tetapi 

tidak sungguh-sungguh dapat dinikmati. Kita bekerja dan 

mengumpulkan kekayaan dengan tekun, namun ketika 

tiba waktunya untuk menikmati, kita justru dipenuhi oleh 

pertimbangan dan kekhawatiran sampai akhirnya harta 

itu berpindah tangan ke orang lain atau diturunkan 

kepada anak-anak kita. Maka semua ini juga adalah kesia-

siaan menurut Kohelet. 

 

Kesusahan kedua dari memiliki banyak uang adalah 

bahwa kekayaan sering kali membuat pemiliknya terus 

berjaga dan sulit menikmati tidur yang nyenyak. Ayat ke-

11 mencatat, “Enak tidurnya orang yang bekerja, baik ia 

makan sedikit maupun banyak; tetapi kekenyangan orang 

kaya sekali-kali tidak membiarkan dia tidur.” Secara 

umum, orang-orang yang bekerja sepanjang hari, apalagi 

mereka yang bekerja dengan fisik, akan memperoleh 

kenikmatan tidur di dalam tubuh yang lelah. Entah 

mereka makan dengan kecukupan atau mereka yang naik 

ke tempat tidur dengan menahan lapar. Tidak demikian 

halnya dengan orang-orang kaya yang malas. Mereka 

tidak dapat menikmati kemewahan tidur dengan tenang. 

Mereka akan berjaga sepanjang malam, karena 

dikhawatirkan oleh hartanya yang banyak dan khawatir 

bahwa orang lain akan mencuri dan mengambil harta 

mereka. Ini pun kesusahan yang sia-sia menurut Kohelet. 

 

Kohelet melanjutkan dengan memberikan peringatan 

ketiga mengenai kesia-siaan memiliki harta yang 

berlimpah, sebagaimana dicatat dalam ayat 12 dan 13. 

Terjemahan bahasa Indonesia menyebutnya sebagai 

“kemalangan yang menyedihkan.” Namun, ungkapan ini 


