sebenarnya belum sepenuhnya menangkap kekuatan
makna yang dimaksudkan oleh Kohelet. ESV
menggunakan istilah “there is a grievous evil”, yang
secara harfiah menunjuk kepada sesuatu yang bersifat
traumatis. Ada orang yang berusaha menyimpan dan
mengelola hartanya dengan tujuan agar kekayaannya
semakin bertambah. Namun, yang justru terjadi adalah
harta tersebut menjadi sumber malapetaka bagi dirinya
sendiri. Ambisi yang berlebihan, tanpa penguasaan diri,
mendorong orang untuk melakukan investasi secara
spekulatif, berharap memperoleh keuntungan besar
melalui berbagai transaksi keuangan. Akan tetapi,
hasilnya justru kehilangan seluruh kekayaannya dalam
sekejap. Inilah yang digambarkan sebagai kemalangan
yang menyedihkan. Apa yang hendak disampaikan
Kohelet di sini? Hidup untuk uang itu adalah kesia-siaan.
Menghitung dan bergantung hidup kepada uang adalah
pekerjaan dan usaha menjaring angin.

Kohelet kemudian memberikan peringatan yang
keempat, sebagaimana tercatat dalam ayat 14 dan 15. Di
sini, Kohelet melanjutkan gambaran tentang orang-orang
yang kehilangan seluruh uang dan hartanya. Sebab kita
tidak membawa suatu apa pun ke dalam dunia dan kita
pun tidak bisa membawa apa-apa keluar dari dunia ini.
Suatu hari akan datang, ketika kita akan kehilangan
semua yang telah kita perjuangkan dan kita raih selama
ini. Setiap dari kita harus menghadapi realitas kefanaan
hidup di bawah matahari. Semua uang yang ada dalam
genggaman tangan kita, suatu hari pasti akan dilepaskan
dari tangan kita.

Mengenai uang dan harta, tidak ada seorang pun yang
lebih berpengalaman dan lebih tahu dari Raja Salomo.
Salomo menyimpulkan peringatannya kepada kita
untuk tidak hidup bagi uang, dunia, dan segala
kekayaan di dalamnya. Tidak ada yang lebih
menyusahkan dan menyedihkan hidup kita, selain
hidup kita yang dipimpin oleh kerakusan dan
kecanduan kepada uang. Pada akhirnya kita hanya
menggenggam kekosongan. Apakah dengan demikian
kita tidak boleh memperoleh kekayaan dan
mengumpulkan harta benda di dalam dunia ini? Bukan
demikian. Kohelet mengingatkan bahwa setiap orang
yang mengumpulkan uang, orang yang mengumpulkan
harta benda di dalam dunia ini harus memahami betul
ayat ke-18: “Setiap orang yang dikaruniai Allah kekayaan
dan harta benda dan kuasa untuk menikmatinya, untuk
menerima bahagiannya, dan untuk bersukacita dalam
jerih payahnya - juga itu pun karunia Allah.”

Kalau kita mengerti ayat ini, maka kita akan berbahagia
ketika kita mengumpulkan kekayaan dan mengumpulkan
harta. Sudahkah kita beralih dari menyembah ilah,
menyembah uang, menyembah harta benda, kemudian
berpaling untuk menemukan seluruh sukacita hidup kita
di dalam tangan Tuhan Allah? Kohelet memberikan kita
jawaban yang tuntas atas persoalan ini. Kohelet
mengajarkan kita untuk bersandar sepenuhnya kepada
Allah untuk menemukan kebahagiaan hidup kita.

Di dalam lukisan Quentin Massys yang saya singgung, kita
dapat menemukan kebenaran ini melalui satu detail dari
lukisan ini. Lukisan ini memang berfokus kepada sang
rentenir dan istrinya yang sedang berpaling dari Allah
kepada uang mereka yang ada di atas meja. Namun,
Massys dengan cerdik melukiskan sebuah cermin bulat
yang memantulkan refleksi pemandangan yang berada di
luar frame lukisan itu. Bila kita dengan teliti
memperhatikan pantulan dari cermin itu, ada garis gelap
di jendela yang membentuk sebuah gambar salib. Kita
juga melihat ada figur di luar frame lukisan yang seolah-
olah sedang memegang sebuah salib. Figur itu adalah
Quentin  Massys sendiri. Kohelet dan Massys
mengingatkan kita: hendaknya kita jangan menaruh
kepuasan hidup kita kepada uang dan harta benda.
Melainkan kita diajak untuk meraih salib, tempat di
mana Yesus memberikan nyawa-Nya untuk menebus
dosa kita dan membinasakan dosa keserakahan hidup
kita, menggantikannya dengan karunia Allah yang
adalah kepuasan hidup kita yang sesungguhnya. Kiranya
Tuhan menolong dan memberkati kita. Amin.

=

Pengkhotbah 5:8-20

Ada sebuah lukisan yang merupakan karya seorang pelukis
Renaisans dari tradisi Flemish, pada masa awal Belanda,
bernama Quentin Matsys. Lukisan ini diberikan judul “The
Moneylender and His Wife.” Dalam lukisan tersebut, kita
melihat seorang rentenir, atau peminjam uang, bersama
istrinya sedang duduk di dalam rumah mereka. Di atas
meja terdapat sebuah timbangan dan setumpuk uang
logam. Sang rentenir tampak dengan sangat teliti
menghitung dan menimbang nilai setiap keping uang yang
dia dapatkan. Namun, perhatian kita kemudian diarahkan
kepada seorang sosok yang lain, yaitu perempuan yang
duduk di sampingnya, yaitu istri sang rentenir.
Perempuan itu sedang membalik halaman sebuah buku,
yang barangkali adalah Kitab Suci atau buku rohani. Pada
masa itu, buku semacam ini merupakan barang yang
sangat berharga, barangkali bahkan hadiah paling mahal
yang dapat diberikan oleh suaminya vyang kaya.
Perempuan itu tampak serius membaca dan bermeditasi
atas isi buku tersebut. Namun, arah matanya sepertinya
teralihkan kepada tumpukan uang yang sedang dihitung
oleh suaminya. Maka seakan-akan dia membaca Kitab
Suci dengan satu mata, sementara mata yang lain
tertawan oleh tumpukan uang yang berada di tangan
suaminya.

Matsys hendak menyampaikan sebuah pesan yang sangat
serius bagi kehidupan kita. Lukisan ini mengingatkan kita
bahwa setiap orang percaya, sejak dini, harus dengan
sungguh-sungguh mengambil keputusan: apakah kita
memilih untuk beribadah kepada Tuhan Allah, ataukah
kita memilih untuk beribadah kepada uang dan
menjadikannya tuan yang berkuasa atas hidup Kkita,
hingga akhirnya membawa kita kepada kebinasaan.
Dengan memakai latar belakang kota Antwerp di Belgia,
yang pada masa itu dianggap sebagai pusat perdagangan
dan keuangan dunia. Matsys ingin memperlihatkan betapa
mudahnya uang menarik jiwa manusia menjauh dari
ibadah kepada Allah dan berpaling kepada ilah yang lain.

Apa yang digambarkan oleh Matsys dalam lukisan tersebut
adalah ketegangan hidup manusia sepanjang zaman,
termasuk kita yang hidup di era postmodern ini. Manusia
senantiasa berada di tengah dua tarikan yang saling
berlawanan. Di satu sisi, ada pilihan untuk beribadah
sepenuh hati kepada Allah, tetapi di sisi yang lain, ada
tarikan realitas kehidupan sehari-hari yang justru
membuat kita melupakan Allah dan mengandalkan ilah-
ilah yang lain. Secara logika, kita mengetahui dengan
benar bahwa Allah menuntut umat-Nya untuk hanya
beribadah kepada Dia. Kita juga percaya bahwa tidak

Ringkasan Khotbah
Gereja Reformed Injili Indonesia, Singapura

1246

11 Januari 2026

“Allah atau ilah”
Pdt. Hendra Wijaya, M.Th.

ada yang lebih berharga daripada Injil Yesus Kristus,
yang menyediakan pengampunan dosa dan hidup yang
kekal. Namun, sering kali pengetahuan rasional dan

pengakuan iman yang kita ucapkan secara verbal tidak
berakar dengan mendalam di dalam hati kita. Kita

dengan mudahnya tertawan oleh uang, lalu
mengalihkan perhatian kita kepada daya tarik dunia ini
dan segala kekayaannya. Sehingga kita dengan mudah
melepaskan diri dari ikatan firman Tuhan. Kita
merelatifkan firman Tuhan, seolah-olah firman Tuhan
tidak lagi relevan bagi hidup kita.

Di sinilah penulis Kitab Pengkhotbah, yaitu Kohelet,
menolong kita untuk memenangkan pergumulan serta
peperangan rohani ini dengan menunjukkan kepada kita
kesia-siaan uang dan harta benda duniawi yang bersifat
fana. Di dalam ayat ke-7, Kohelet menghadirkan sebuah
contoh pengalaman yang sering kali bersifat personal.
Pengalaman ini kemudian diproyeksikan ke dalam
gambaran yang lebih luas, yaitu kegagalan sistem dan
struktur masyarakat. Bagaimanapun idealnya suatu
sistem sosial dibangun, pada akhirnya sistem tersebut
tidak pernah sempurna. Jangan heran kalau hukum dan
keadilan diputar balikkan. Dalam sejarah kehidupan
manusia, realitas semacam ini selalu terjadi dimana-
mana. Di berbagai negara, baik di Barat maupun di
Timur, baik dalam sistem demokrasi maupun
totalitarian, ketidakadilan dan penindasan senantiasa
dapat ditemukan. Sehingga, Kohelet berkata,
“Janganlah engkau heran akan perkara-perkara ini.”
Janganlah heran terhadap kesia-siaan harapan akan
keadilan di bawah sistem manusia. Demikianlah hidup
yang harus dijalani di bawah matahari. Hidup yang kita
jalani saat ini adalah hidup di dalam dunia yang telah
jatuh ke dalam dosa.

Mengapa Kohelet melihat hierarki birokrasi dalam
pemerintahan seolah-olah sebagai faktor penyebab
terjadinya ketidakadilan? Barangkali yang dimaksudkan
Kohelet adalah bahwa pada setiap tingkat birokrasi
pemerintahan di semua negara dan di sepanjang sejarah,
selalu ada kecenderungan terjadinya penindasan.
Pejabat pada satu tingkat kerap mengambil keuntungan
dari tingkat di bawahnya dengan cara memanipulasi
otoritas dan kekuasaan yang dimilikinya. Pola
ketidakadilan dan penindasan semacam ini kemudian
terus berlangsung secara bertingkat ke bawah, hingga
akhirnya menimpa orang-orang miskin. Mereka yang
berada di lapisan paling bawah tidak lagi bisa menindas
pihak lain, karena mereka sudah berada di tingkatan yang



paling bawah. Namun, kalau kita menelusuri lebih jauh,
menurut Kohelet, yang menjadi akar persoalan yang
sesungguhnya bukanlah birokrasi, tetapi hati manusia
yang telah dikuasai oleh dosa. Dosa menjadikan manusia
tiran bagi sesamanya. Dalam posisi sebagai tiran, manusia
memanipulasi kekuasaan dan keadilan demi
kepentingannya sendiri, lalu menggunakan keduanya
sebagai alat untuk menindas sesamanya.

Di dalam ayat ke-8, Kohelet seolah-olah menawarkan
paling tidak sebagian solusi untuk menyelesaikan
persoalan ini, tercatat: "Suatu keuntungan bagi negara
dalam keadaan demikian ialah kalau rajanya dihormati di
daerah itu.” Ada perbedaan antara terjemahan TB
dengan ESV untuk ayat ke-8 ini, ESV mencatat: “But this
is gain for a land in every way: a king committed to
cultivated fields.” Kalau kita mengikuti terjemahan
daripada ESV, maka cara terbaik melawan pemerintahan
yang korup, suka menindas, dan memanipulasi keadilan
adalah dengan membangkitkan seorang raja yang penuh
kesalehan. Namun, seperti apa figur raja yang saleh itu?
Raja yang saleh yang dimaksudkan di sini adalah raja

Pada masa kini, di kota-kota besar di seluruh dunia,
banyak orang muda tanpa sadar telah terpapar persoalan
psikologis yang serius, yaitu perasaan tidak pernah puas.
Mereka sukar mengatakan “cukup,” sukar berhenti, dan
sukar merasa puas dengan apa yang dimiliki. Salah satu
persoalan paling serius dalam hidup kita hari ini justru
terletak pada satu kata yang paling sulit untuk kita
ucapkan, yaitu, cukup. Realitas kehidupan terus
menuntut lebih dan lebih lagi. Kita mungkin berkata
bahwa kita percaya kepada pemeliharaan Tuhan. Namun
pada kenyataannya, hati kita sering kali tidak mampu
menyerah untuk berkata, cukup. Hati kita tidak tunduk
kepada iman yang mengatakan cukup. Hati kita terus
bergejolak menuntut untuk lebih dan lebih lagi.

Sekalipun kita bersyukur atas apa yang telah kita miliki,
tetapi sering kali secara diam-diam kita memikirkan hal-
hal yang masih belum kita miliki, dan kita terus mencari
cara untuk memilikinya. Salah satu pergumulan besar
dalam hidup kita pada masa kini adalah ketidakmampuan
untuk melepaskan apa yang tidak dapat kita miliki. Salah
satu kesulitan hidup kita hari ini adalah untuk

yang saleh yang hanya dapat ditemukan di dalam Injil.

melepaskan hal yang kita tidak bisa miliki, hal yang

Salah satu nubuat yang paling penting mengenai raja
yang saleh tercatat di dalam Yesaya 9:5-7. Beberapa
atribut pada ayat kelima dipadankan dengan begitu
harmoni. Contohnya, Allah yang perkasa berpadanan
dengan raja damai. Allah itu adalah Allah yang perkasa,
tetapi di dalam kekuasaan-Nya, Dia menciptakan damai

sejahtera. Itulah raja yang saleh.

Sekarang kita beralih kepada ayat 9. Pada ayat ini,
tampak seolah-olah Kohelet berpindah tema: dari
pembahasan pada tingkat negara dan struktur sosial, ia
mengarahkan perhatian kepada tatanan kehidupan
pribadi, secara perorangan. Kohelet menegaskan bahwa
bukan hanya para pejabat negara yang memiliki
kecenderungan untuk mengejar kekayaan yang lebih
besar dengan memanipulasi keadilan dan kekuasaan.
Pencobaan semacam ini dapat menimpa siapa saja,
termasuk kita. Oleh sebab itu, Kohelet mengingatkan
kita: “Barangsiapa mencintai uang tidak akan pernah
puas oleh uang. Barangsiapa mencintai kekayaan tidak
akan pernah puas oleh kekayaannya.” Semua itu adalah
kesia-siaan belaka. Sepanjang sejarah umat manusia,
kebenaran ini terus terbukti. Berapa pun banyaknya
kekayaan yang dimiliki seseorang, hati manusia yang
telah ditawan oleh dosa sangat sukar untuk merasa puas
dengan apa yang ada di tangannya. Hal ini juga diamati
oleh seorang psikolog bernama Jessie H. O’Neill dalam
bukunya The Golden Ghetto: The Psychology of
Affluence. la menggunakan istilah affluenza untuk
menggambarkan dampak psikologis sosial dari uang dan
kekayaan, yaitu suatu kondisi di mana manusia modern
memiliki relasi yang tidak sehat dengan uang dan
kekayaan.

Tuhan tidak sediakan bagi kita, dan hal yang bukanlah
kehendak Tuhan bagi kita. Secara verbal kita mengaku
berserah, mengaku mengikuti Tuhan, dan menyatakan
pasrah kepada-Nya, tetapi hati kita tidak sungguh-
sungguh tunduk. Hati kita terus berada dalam ketegangan
dan kita terus berusaha, seakan-akan Tuhan tidak melihat
gejolak dan nafsu di dalam hati kita.

Satu-satunya cara untuk mengendalikan hati kita adalah
melalui iman sehingga kita bisa merasa cukup atas
pemeliharaan Tuhan dan hal yang Tuhan telah sediakan
dalam hidup kita. Kapan terakhir kali kita berdoa dan
berkata, “Tuhan, aku bersyukur; cukup sampai di sini?”
Kapan terakhir kali kita berkata, “Tuhan, anugerah-Mu
sudah cukup bagiku. Aku tidak mau meminta yang lain
lagi. Biarkan orang lain yang memperoleh sehingga
mereka lebih besar dan maju.”

Seorang teolog dan pengkhotbah besar dari tradisi
Anglikan, Charles Bridges (1749-1869), yang sangat
dihormati oleh Charles Spurgeon, pernah menyampaikan
pernyataan seperti ini: ketika keinginan-keinginan kita
berlari mendahului kebutuhan-kebutuhan kita, itulah
saatnya bagi kita untuk berhenti, duduk diam, serta
menikmati dan merasa puas dengan keadaan kita saat ini.
Merasa puas dengan keadaan kita saat ini. Itu lebih baik
daripada kita berada di tempat yang kita harapkan di
dalam khayalan keinginan kita yang tidak akan pernah
terpuaskan. Daripada kita terus selalu menginginkan
lebih, kita diajak untuk berbahagia dengan lebih sedikit,
tetapi menikmatinya bersama dengan Tuhan Allah. Tidak
berguna bagi kita mengajar lebih jikalau itu tidak disertai
oleh berkat Tuhan.

Ringkasan Khotbah ini belum diperiksa oleh Pengkhotbah

Keinginan terhadap uang merupakan tantangan dan
pergumulan sepanjang hidup manusia. Namun, keinginan
dan tantangan ini harus dikendalikan. Yang paling utama,
kita harus mampu mengendalikan hati kita terhadap
uang, karena hati manusia tidak diciptakan untuk uang,
melainkan untuk Tuhan. Di dalam hati kita, Tuhan harus
menempati tempat yang paling utama, bukan uang,
bukan dunia, dan bukan harta kekayaan. Martin Luther
berkata, “Jikalau di dalam hatimu terdapat sesuatu yang
engkau taruh sejajar dengan Kristus, engkau sudah jatuh
kepada menyembah berhala, bukan beribadah kepada
Allah.” Karena Allah menuntut seluruh hati kita dikuasai
sepenuhnya oleh Dia. Tidak ada ruang bagi yang lain.
Segala sesuatu yang lain harus ditempatkan di bawah
Tuhan dan di bawah Kristus.

Oleh sebab itu, Kohelet, memberikan peringatan agar
kita senantiasa waspada terhadap arah hati kita, karena
hati kita begitu mudah bercabang. Apabila hati kita tidak
dikuasai oleh firman Tuhan, maka hati kita pasti
dikuasai oleh ilah. Hanya ada Allah atau ilah, tidak ada
Allah dan ilah. Tidak ada separuh Allah dan separuh
ilah. Untuk orang percaya, harus 100% Allah dan tidak
ada tempat untuk ilah. Apakah berarti kita tidak boleh
memikirkan hidup kita dan pursuing excellency? Justru
sebaliknya, karena kita orang percaya, kita harus pursue
excellency di dalam dunia ini untuk menjadi tanda
kesaksian kita kepada dunia ini bahwa kita adalah milik
Tuhan. Namun, dalam mengejar keunggulan itu, Tuhan
harus menjadi arah kita. Segala sesuatu yang lain
hanyalah sarana untuk mempermuliakan Tuhan. Semua
dikejar bukan untuk kita, tetapi untuk menyatakan
bahwa dunia ini dan segala isinya adalah milik Tuhan
Allah. Karena Allah telah memberikan mandat kepada
kita untuk mengolah dan memperkembangkan dunia ini
bagi kemuliaan nama Tuhan.

Salah satu hal yang paling saya takutkan adalah ketika
orang Kristen selalu menjadi yang tertinggal di dalam
dunia ini. Hal ini sering kali terjadi karena kita
dipengaruhi oleh pemahaman teologis yang keliru, yaitu
penekanan antitesis yang terlalu kaku dan tidak pada
tempatnya. Antitesis yang benar bukanlah pemisahan
secara struktural dari dunia, melainkan terletak pada
arah hati. Jikalau dunia ini tidak diperjuangkan oleh
orang Kristen, maka tempat-tempat tersebut akan diisi
oleh mereka yang bukan Kristen. Maka banyak orang
Kristen merasa marah melihat dunia yang semakin
kacau. Dunia yang dipenuhi oleh berbagai ide filsafat
sekuler yang menakutkan. Semua ini terjadi karena
orang Kristen tidak berjuang di dalam ranah publik.
Keputusan-keputusan _penting dunia _diserahkan
sepenuhnya kepada mereka yang tidak mengenal
Tuhan. Orang Kristen sibuk mengurusi hal-hal internal
gereja, sementara urusan dunia dianggap bukan
tanggung jawab orang Kristen. Orang Kristen lupa
bahwa Tuhan menempatkan kita di dalam dunia ini
supaya kita menjadi terang di tengah-tengahnya.

Kohelet juga menunjukkan kepada kita bahwa memiliki
banyak uang dan harta tidak selalu berarti manusia akan
memperoleh kebahagiaan. Tidak semua hal di dunia ini
dapat dibeli atau ditukar dengan uang. Uang tidak dapat
membeli tidur yang nyenyak, cinta kasih yang murni,
kebahagiaan dalam kecukupan, maupun kesehatan.
Bahkan, uang tidak mampu menambah sejengkal pun usia
hidup manusia. Di sisi lain, Kohelet juga memberikan
peringatan bahwa uang dan harta dapat mendatangkan
berbagai kesusahan dalam hidup. Ketika kita melihat
orang kaya, kita sering berpikir bahwa hidup mereka pasti
enak. Namun, ketika kita mulai memiliki kekayaan, kita
baru menyadari bahwa semakin banyak harta sering kali
berarti semakin banyak kekhawatiran dan batas-batas
tertentu.

Kohelet menyebutkan salah satu kesusahan itu dalam
ayat ke-10 dengan ungkapan, “orang-orang yang
menghabiskannya.” Kalimat ini merujuk kepada orang-
orang tertentu yang akan menghabiskan harta itu. Bisa
berupa kewajiban pajak kepada pemerintah, kebutuhan
keluarga dan keturunan, para pekerja dan pegawai,
maupun orang-orang di sekitar yang membutuhkan
pertolongan. Semakin banyak yang kita miliki, semakin
banyak pula orang yang datang mengulurkan tangan, dan
akan menghabiskan harta itu. Tidak jarang, harta dan
uang yang kita kumpulkan hanya bisa dipandang, tetapi
tidak sungguh-sungguh dapat dinikmati. Kita bekerja dan
mengumpulkan kekayaan dengan tekun, namun ketika
tiba waktunya untuk menikmati, kita justru dipenuhi oleh
pertimbangan dan kekhawatiran sampai akhirnya harta
itu berpindah tangan ke orang lain atau diturunkan
kepada anak-anak kita. Maka semua ini juga adalah kesia-
siaan menurut Kohelet.

Kesusahan kedua dari memiliki banyak uang adalah
bahwa kekayaan sering kali membuat pemiliknya terus
berjaga dan sulit menikmati tidur yang nyenyak. Ayat ke-
11 mencatat, “Enak tidurnya orang yang bekerja, baik ia
makan sedikit maupun banyak; tetapi kekenyangan orang
kaya sekali-kali tidak membiarkan dia tidur.” Secara
umum, orang-orang yang bekerja sepanjang hari, apalagi
mereka yang bekerja dengan fisik, akan memperoleh
kenikmatan tidur di dalam tubuh yang lelah. Entah
mereka makan dengan kecukupan atau mereka yang naik
ke tempat tidur dengan menahan lapar. Tidak demikian
halnya dengan orang-orang kaya yang malas. Mereka
tidak dapat menikmati kemewahan tidur dengan tenang.
Mereka akan berjaga sepanjang malam, karena
dikhawatirkan oleh hartanya yang banyak dan khawatir
bahwa orang lain akan mencuri dan mengambil harta
mereka. Ini pun kesusahan yang sia-sia menurut Kohelet.

Kohelet melanjutkan dengan memberikan peringatan
ketiga mengenai kesia-siaan memiliki harta yang
berlimpah, sebagaimana dicatat dalam ayat 12 dan 13.
Terjemahan bahasa Indonesia menyebutnya sebagai
“kemalangan yang menyedihkan.” Namun, ungkapan ini



