
 

 

ini, kalau dia melihat yang juara-juara podium seperti  
yang sekarang jadi legenda itu namanya Tadej 
Pogacar. Pembalap yang kalah tadi pasti berpikir, 
"Seandainya saya Pogacar.” Ketika kita melihat apa 
yang jadi pergumulan para top cyclist itu, kita juga 
melihat tingkat stres yang lebih tinggi. Apa poinnya 
dari hal ini? Poinnya, kita berasa, "Kita akan nikmat 
hidupnya kalau saya di level itu." Pada realitanya, 
bahkan di level paling tinggi manusia juga tidak puas. 
Mereka tetap harus bergumul dengan ketakutan dan 
kesulitan. Kalau kita berpikir bahwa pleasure 
adalah sesuatu yang akhirnya menjadi tujuan utama 
kita, kita akan kecewa. Achievement bisa 
memberikan sense of pride untuk sementara. 
Pleasure bisa memberikan kita kenikmatan? Bisa. Tapi 
kalau kita memberikan arti hidup dalam pleasures ini, 
maka semuanya akan sia-sia. Karena banyak hal yang 
akan segera berlalu, dan semuanya itu tidak akan 
pernah cukup untuk memuaskan. 
 
Jadi apa yang harus saya lakukan dalam hidup ini? 
Mengejar hikmat, sia-sia. Mengejar kesenangan, sia-
sia. Apakah kita tidak boleh bersenang-senang? Tuhan 
bukan membunuh sukacita dan kenikmatan. 
Sebaliknya, Tuhan adalah sumber kenikmatan. Alkitab 
tidak melarang kita untuk menikmati (ayat 24-25). 
Sebaliknya, Alkitab mendorong kita untuk mencari 
kenikmatan, tetapi mencari kenikmatan dan 
menikmati segala kesenangan itu dengan benar. 
Bagaimana kita menikmati segala kesenangan itu 
dengan benar?  Dengan melihat ini adalah 
pemberian Allah, anugerah dari Allah. Kalau kita 
bisa menikmati sesuatu dengan benar, maka itu 
adalah anugerah Tuhan. Kalau kita mendapatkan 
makanan, itu anugerah Tuhan. Kalau kita bisa 
menikmati apa yang kita punya, itu juga adalah 
anugerah Tuhan. Karena bisa saja kita memiliki 
banyak hal, tapi kita tidak bisa menikmatinya. Dan 
sebaliknya, kita bisa saja punya sedikit, tapi kita bisa 
menikmatinya dengan ucapan syukur. Kita harus lihat 
ini sebagai anugerah Allah yang harus kita nikmati 
dengan bertanggung jawab dan dengan takut dan 
gentar di hadapan Allah. 
 
Jangan menjadi seperti Salomo yang mencoba segala 
sesuatu untuk menguji apa yang baik, apa yang jahat, 
tapi melakukan itu tanpa Tuhan. Seperti Adam dan 
Hawa di Taman Eden memakan buah dari pohon 
terlarang. Itu adalah momen di mana Adam 
mengatakan, "Aku akan menguji apa yang baik bagi 
anak manusia." Bukan mendengarkan firman Tuhan, 
tetapi melakukan apa yang dia mau. Ketika kita 
melihat ini adalah pemberian Allah, bukankah berarti 
seharusnya kita mencari kenikmatan tertinggi di 
dalam diri Allah itu sendiri? Segala kenikmatan dunia 
ini tidak akan bisa memuaskan kita, karena sebagai 
manusia, kita diciptakan dengan kekekalan dalam 

hati kita. Ada lubang yang tidak terbatas di dalam diri 
kita yang tidak bisa diisi oleh ciptaan apapun. Hidup 
kita sebagai manusia jauh lebih berharga daripada 
segala barang ciptaan dunia ini.  Betapa bodoh dan 
sia-sia kalau kita mencari arti hidup di dalam barang-
barang yang lebih rendah dari kita. Tidak salah, 
menikmati ciptaan. Yang salah adalah kalau kemudian 
kita  memasukkan nilai hidup kita kepada ciptaan-
ciptaan yang jauh lebih remeh dari kita.  
 
Ketika kita melihat banyak hal sia-sia di dunia, 
bagaimana saya menemukan hal yang tidak sia-sia. Di 
mana kita bisa mencari kenikmatan yang tidak sia-sia? 
Sebagai gambar dan rupa yang diciptakan di dalam 
gambar rupa Allah, kita hanya bisa menemukan satu 
hal kenikmatan tertinggi di dalam Allah. Kita bisa 
bertanya kepada diri kita sendiri, bagaimana kita 
melihat Allah? Jawaban ini akan menentukan apakah 
kita orang Kristen atau kita sekedar orang yang 
beragama. Mengapa saudara mencari Allah,  beribadah 
kepada Dia dan hidup taat kepadaNya? Itu yang akan 
menentukan siapa saudara. Kalau saudara 
mengatakan, saya beribadah kepada Tuhan, saya hidup 
takut dan gentar di hadapanNya supaya hidup saya 
terpelihara, supaya nanti saya mendapatkan jaminan 
surga, supaya segala sesuatu yang jahat dijauhkan dari 
saya. Itu bukan orang Kristen. Itu orang beragama. 
Mencari Allah karena merasa Allah bisa berikan dia 
sesuatu. Tetapi orang yang mengenal siapa itu Allah, 
datang kepada Allah, beribadah kepada Dia, hidup 
taat kepadanya karena dia sadar Allah itu indah.  C.S. 
Lewis mengatakan bedanya need love dan appreciative 
love. Bagaimana kita bisa mengasihi sesuatu karena 
sesuatu itu indah pada dirinya sendiri, bukan karena 
ketika kita melakukannya kita mendapatkan 
kesenangan.  Allah itu indah pada diriNya sendiri. 
Jikalau kita bisa melihat Allah seperti ini, justru 
inilah yang memberikan kenikmatan tertinggi. Inilah 
yang memberikan kepada kita sukacita sejati yang 
tidak bisa direbut oleh apapun. Bagaimana kita bisa 
melihat Allah yang indah seperti ini? Kita bisa melihat 
keindahan ketika kita mengenal Allah di atas kayu 
salib. Allah yang di dalam segala kuasa dan 
kekudusanNya memutuskan untuk datang ke dunia, 
mati bagi kita sehingga kita yang tadinya terpuruk di 
dalam kesia-siaan akhirnya bisa menemukan sukacita 
dan kenikmatan yang sejati. Kiranya kita bisa semakin 
melihat dan mengenal keindahan Allah.  
 
Ringkasan belum dikoreksi oleh pengkhotbah. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
Pengkhotbah 2:1-11 
 
Dalam kitab Pengkhotbah ada figur yang sepertinya 
adalah Salomo, yang disebut sebagai sang kohelet 
(sang pengkhotbah), yang mengatakan tema utama 
dari kitab ini  adalah bahwa segala sesuatu itu sia-sia. 
Segala sesuatu itu seperti asap/uap, segala sesuatu itu 
sementara dan tidak ada yang bisa dipegang untuk 
selama-lamanya. Di bagian pertama (ayat 3-11), 
dikatakan segala usaha yang dikerjakan manusia di 
bawah matahari itu sia-sia. Di bagian kedua dikatakan 
bahwa mengejar hikmat dan hidup dengan bijaksana, 
itupun sia-sia. Hari ini kita akan membahas bagian 
yang ketiga, yaitu mengejar kesenanganpun adalah hal 
yang sia-sia.  
 
Allah memberikan Salomo hikmat, di mana tidak ada 
orang sebelum dan sesudah Salomo sama seperti dia. 
Dan betul-betul segala hikmat Salomo dalam kitab 
Raja-raja digambarkan luar biasa sekali. Banyak raja 
dan ratu yang datang dari negeri jauh untuk 
mendengarkan hikmat Salomo. Salomo mempelajari 
segala hal tentang binatang, biologi dan botani. Dia 
mengarang ribuan sajak lagu, mazmur, puji-pujian, 
amsal, dan dia melakukan banyak hal yang besar, yang 
membuat orang terkagum-kagum kepada hikmatnya. 
Dia memiliki kepekaan untuk menentukan keadilan. 
Namun dia mengatakan semuanya sia-sia. Mengapa? 
Punya hikmat seperti apapun tidak bisa mengubah 
keadaan. Yang bongkok tidak dapat diluruskan dan 
yang sudah hilang tidak dapat dihitung. Sekalipun 
punya pengetahuan yang begitu banyak,  realita dunia 
yang sudah rusak karena dosa, penderitaan manusia, 
kematian adalah hal-hal yang tidak bisa diubah.  
 
Salomo bertahta sekitar tahun 970-an SM dan kira-kira 
beberapa ratus tahun kemudian muncul filsuf-filsuf 
Yunani yang mencoba memikirkan apa hal yang paling 
mendasar yang membentuk seluruh dunia dan isinya. 
Mereka menyebut itu sebagai arche. Seorang filsuf 
bernama Thes yang mengatakan, “Segala sesuatu di 
dunia ini terbentuk pada dasarnya oleh karena air.” 
Anaximenes mengatakan, “Segala sesuatu pada 
dasarnya adalah udara.” Heraclitus mengatakan, 
“Dunia ini pada dasarnya adalah api yang terus 
membara.” Pythagoras mengatakan, “Segala sesuatu 
dalam dunia ini pada akhirnya terdiri dari bilangan-
bilangan.” Secanggih apapun teori mereka pada 
zaman itu, pada akhirnya tidak bisa mengubah realita. 
Kalaupun yang mereka tahu itu benar, lalu apa 
efeknya? Bukan saja tidak ada efeknya, banyak orang  

 
 
 
 
 
 
 
 
yang menjadi skeptis. Yang satu bilang air, yang lain 
bilang udara, api, dst. Yang betul yang mana? 
Bagaimana kita bisa tahu? Maka orang-orang yang 
skeptis ini mengatakan, “Percuma kita memikirkan 
semuanya itu. Yang penting hal yang praktis saja.” Ini 
adalah kaum sophist yang kemudian menjadi orang-
orang pragmatis. Mereka memiliki kemampuan yang 
berguna untuk kehidupan sehari-hari, misalnya 
kemampuan berbicara dan berdebat. Tapi hal-hal 
praktis seperti itupun tidak bisa menyelesaikan 
masalah dasar manusia, tidak bisa menyelesaikan 
segala penderitaan, kejahatan, dan dosa yang ada di 
dunia ini. Sebesar apapun hikmat, tidak bisa 
mengubah realita. Bahkan Salomo mengatakan 
hikmat itu justru menambah kesusahan hati. Seorang 
semakin banyak belajar, hatinya semakin susah. 
Makin banyak pengetahuan, makin banyak kesedihan. 
Di tengah-tengah hidup yang banyak penderitaan, 
manusia tidak bisa berbuat apa-apa, maka muncul 
filsafat lain yang cukup kuat pada waktu itu. Alkitab 
menyebutnya sebagai stoic atau stoicism. 
 
Kaum stoicism percaya bahwa dunia itu diatur oleh 
semacam kuasa yang lebih tinggi. Bukan being, tapi 
semacam kuasa yang sifatnya tidak personal. Mereka 
menyebut kuasa itu sebagai Logos, yang nantinya oleh 
rasul Yohanes dikatakan, "Logos itu adalah Yesus 
Kristus.” Bagi orang stoic, Logos itu bukan Yesus 
Kristus, melainkan semacam kuasa yang mengatur 
segala sesuatu. Maka bagaimana kita bisa menjadi 
manusia yang berbahagia? Menurut kaum stoic, untuk 
menjadi manusia yang berbahagia, kita harus hidup 
dengan bijaksana. Bagi mereka, bijaksana adalah 
hidup dengan tangan yang terbuka menerima apapun 
yang logos berikan kepada kita. Apapun yang sudah 
diatur oleh kuasa takdir, kita harus belajar menerima 
apa adanya. Jangan terlalu berpaut pada hal-hal yang 
baik, supaya kalau hilang, kita tidak terlalu sedih. 
Stoic mengatakan, “Hiduplah dengan berserah 
kepada apa yang sudah diatur oleh logos.” 
Pertanyaannya, apa bedanya hidup sebagai orang 
bijaksana menurut stoic dan saya yang hidup 
seenaknya? Kalau saya akhirnya belajar tidak 
merasakan sedih dengan sekedar berserah kepada 
apapun yang terjadi dalam hidup saya, kenapa saya 
tidak menikmati saja hidup ini, karena pada akhirnya 
nasib semua orang sama. Kita tidak bisa berbuat apa-
apa mengubah takdir kita, bahkan si pengkhotbah 
mengatakan pada akhirnya semua akan mati. Pasal 

 

Ringkasan Kotbah 
Gereja Reformed Injili Indonesia, Singapura 

 
 

“Kesia-sian dalam Kesenangan” 
(Seri kitab Pengkhotbah)  

 

Pdt. Ivan Adi Rahardjo, M.Th. 
 

 

 

1223/1396 
3 Agustus 2025 



 

 

kedua ayat 15 dikatakan nasib yang menimpa orang 
bodoh juga akhirnya akan menimpa orang berhikmat. 
Oleh sebab itulah pengkhotbah mengatakan, sia-sia 
mengejar hikmat. Maka muncul pandangan filsafat 
lain yang sangat kontras, disebut sebagai pandangan 
Epikurus atau Epicureanism, yang mengatakan, dalam 
hidup manusia yang sementara di dunia ini, tujuan 
hidup manusia adalah kesenangan. Maksimalkan 
segala kesenangan yang kamu bisa dapatkan di dalam 
hidup ini. Karena kalau sudah mati kita tidak ada lagi. 
Mereka percaya alam semesta ini dibentuk oleh atom-
atom yang setelah kita mati akan hilang. Kita melihat 
semua perdebatan filsafat ini hanya berputar-putar. 
Para filsuf akhirnya mengalami jalan buntu. Ketika 
dihadapkan pada fakta, orang bijaksana dan orang 
bodoh sama-sama mati, muncul pertanyaan, mengapa 
saya harus hidup sebagai orang bijaksana? Mengapa 
saya tidak sekedar hidup mencari kesenangan saja? 
Itulah bagian yang hari ini akan kita bahas. Bagian 
yang menjadi pergumulan Salomo, setelah dia 
merasakan mengejar hikmatpun sia-sia, dia sekarang 
membulatkan hati untuk belajar mengejar 
kebodohan.  
 
Di pasal 1 ayat 17 dikatakan, "Aku telah membulatkan 
hatiku memahami hikmat dan pengetahuan, tapi juga 
kebodohan dan kebebalan." Pasal kedua ayat 1-11 
adalah apa yang Salomo ceritakan ketika mencoba 
menguji kegirangan. Ayat 1 itu semacam paralel 
dengan ayat 10 dan 11. Ayat 1 itu menyatakan 
pembukaan, Salomo mau menguji kesenangan, untuk 
kemudian sebetulnya melihat apa yang baik bagi 
manusia. Ayat ke-10, juga kembali mengulangi 
pernyataan itu. Salomo mengatakan, "Aku tidak 
menahan-nahan untuk mengejar kesenangan." 
Kesenangan apa yang Salomo coba? Pertama, ayat 2 & 
3. Salomo mengejar tawa-tertawa lewat alkohol. 
Tentang tertawa, Salomo mengatakan itu adalah hal 
yang bodoh. Orang yang sering tertawa, orang yang 
sering senyum, sepertinya hidupnya lebih bahagia. 
Humor adalah bagian dari anugerah Tuhan dalam 
dunia ini. Ketika orang itu bisa punya sense of humor 
yang baik, maka biasanya menjadi orang yang lebih 
cepat berteman. Melalui candaan yang terjadi di masa 
lalu, kita merasa lebih dekat dengan seseorang, meski 
tentu ada keterbatasannya. Relasi kita dengan orang 
lain tidak bisa sekedar dibangun dengan humor saja. 
Relasi kita dengan orang yang paling dekat dengan 
kita biasanya memiliki pengalaman di mana kita 
pernah menangis bersama. Tawa itu hanya bisa 
sekedar membuat kita distract dari rasa sakit, tapi 
tidak bisa menyelesaikan rasa sakit dalam hati kita. 
Kita suka sharing-sharing klip-klip video yang lucu di 
sosial media, tetapi itu hanyalah tawa yang 
sementara, yang tidak bisa menjawab pertanyaan-
pertanyaan mendasar dalam hidup kita. Komedi, 
humor bisa menjadi sesuatu yang menyegarkan, tapi 

itu sementara dan sekali lagi, tidak menyelesaikan 
masalah hidup kita.  
 
Amsal mengatakan hati yang gembira adalah obat, 
Amsal yang sama juga mengatakan bahwa di dalam 
tertawa pun hati dapat merana. Sang pengkhotbah 
mengatakan tentang tertawa, aku berkata itupun 
bodoh. Tawa tidak bisa menyelamatkan kita. Tanpa 
ada yang mengarahkan, maka humor itu juga bisa 
menjadi sesuatu yang mungkin membawa kita jatuh 
dalam dosa. Ada meme gambaran kita dalam 
perjalanan masuk ke surga. Tetapi di gerbang surga 
malaikat memeriksa grup WhatsApp kita. Dan biasanya 
ada satu particular group yang membuat orang 
langsung straight to hell. Grup yang biasanya kita 
bercanda dengan kelewatan. Komentar di meme 
tersebut, “Tuhan tahu, I need this group so I can 
survive in this world.” Tawa itu menjadi sesuatu 
distraction, mengalihkan kita dari segala dunia yang 
sepertinya menekan kita. Tapi kalau akhirnya  kita 
anggap bisa menyelamatkan kita, itu bodoh. Karena 
kita hanya melarikan diri dari realita.  
 
Salomo mengatakan, "Aku juga mau menyelidiki 
dengan menyegarkan tubuh dengan anggur dan 
alkohol." Minum anggur, tetapi akal budiku tetap 
memimpin dengan hikmat. Tapi kalimat seterusnya 
mengatakan, “Saya juga mau mencicipi kebebalan, 
sampai aku tahu apa yang sebetulnya baik bagi 
manusia.” Beberapa penafsir mengatakan Salomo 
sepertinya mencoba menikmati kesenangan alkohol itu 
dengan dua macam cara. Yang pertama dengan cara 
bijaksana, mungkin seperti kalau kita lihat bagaimana 
seorang bartender yang penuh keahlian itu bisa 
mempersiapkan koktail dengan ramuan yang pas bagi 
orang yang meminumnya. Ketika mencicipi sedikit bisa 
mengatakan anggur ini mereknya apa, dari kota mana, 
tahunnya berapa, dll. Sesuatu yang memberikan 
sukacita karena memang anggur itu juga hal yang baik. 
Di Alkitab ketika ada sebuah pernikahan kehabisan 
anggurnya, Tuhan Yesus yang mencukupkan. Tapi 
sepertinya Salomo pun tidak menemukan kepuasan di 
dalam seni minum anggur yang tinggi seperti itu, 
sehingga akhirnya dia mengatakan, "Saya juga mau 
mencoba minum anggur dengan cara yang bodoh." Ini 
misalnya kita lihat orang yang minum anggur sampai 
mabuk, tidak sadarkan diri, muntah-muntah di toilet 
jam 3 pagi. Atau seorang ayah yang pulang ke rumah 
dengan marah-marah langsung menyiksa anak dan 
istrinya karena dia mabuk. Salomo mengatakan, "Aku 
mencoba melakukan ini karena aku ingin tahu apa yang 
baik bagi anak-anak Adam di bawah langit." 
 
Ayat 4-6, Salomo mendirikan rumah, kebun anggur, 
taman, dst. Bahasa Ibrani : asah. Kata yang juga 
dipakai di dalam kitab Kejadian pasal pertama. Allah 
asah langit dan bumi. Allah asah tumbuh-tumbuhan 

laut, binatang dan segala macam. Pengkhotbah ingin 
mencoba mendapatkan kepuasan dengan melakukan 
hal-hal seperti Allah. Waktu kita membuat sesuatu 
dengan susah payah, lalu itu jadi sesuai dengan 
rencana kita, kita mengatakan ini memuaskan, ini 
baik. Yang dibangun oleh Salomo, pertama-tama itu 
bait suci. Kemudian dia juga membangun istananya 
sendiri selama 13 tahun, yang lebih besar daripada 
bait suci. Dia juga membangun rumah-rumah dan 
altar-alar bagi istrinya yang 700 orang. Salomo betul-
betul menikmati segala yang terbaik di dalam 
arsitektur, agriculture, engineering pada zaman itu. 
Dia menggarap kebun anggur, taman-taman, kebun-
kebun. Dia membangun sistem irigasi untuk mengairi 
berbagai macam taman dan kebunnya yang sampai 
sekarang katanya masih ada di Israel. Dan ketika 
dikatakan dia menanami tanaman dan berbagai rupa 
pohon buah-buahan. Sepertinya betul-betul Salomo 
sedang mencoba menciptakan Taman Eden. Ada 
sukacita tersendiri ketika Salomo melakukan hal ini. 
Seorang yang mulai dari nol sampai akhirnya dia 
berhasil membangun sesuatu yang luar biasa dikagumi 
oleh banyak raja lainnya. Tetapi setelah melakukan 
hal ini Salomo mengatakan itupun sia-sia. Karena mau 
seindah apapun taman yang dia bikin, ini adalah taman 
paling indah di sebelah timurnya Eden, bukan Taman 
Eden. Taman yang kelihatannya begitu ideal, tetapi 
ada di dalam dunia yang berdosa, di mana ada 
kematian, kesulitan dan jerih payah di dalamnya.  
 
Ayat 7-8a, Salomo menikmati kesenangan dari segala 
harta dan kuasa yang dia miliki. Dia memiliki budak 
laki-laki, perempuan dan yang lahir di rumahnya. Dia 
punya banyak sapi, kambing, domba lebih dari 
siapapun juga. Mengumpulkan sejumlah emas dan 
perak yang didapat dari upeti raja-raja yang 
wilayahnya ditaklukkan olehnya.  Gambaran harta dan 
kuasa yang ada di balik semuanya itu. Dia mempunyai 
kuasa memerintah orang lain. Sehingga dia bisa 
mengatakan, "Aku melebihi semua yang lain. Saya ada 
dalam level yang beda dari semua orang yang 
lain.” Siapa yang paling berhak membanggakan itu 
selain Salomo? Dia memiliki begitu banyak hal yang 
Alkitab sendiri katakan tidak bisa dibandingkan dengan 
raja-raja lain. 
 
Ayat 8b, Salomo pun mencari kesenangan di dalam 
seni dan di dalam sensualitas. Di jaman itu kalau orang 
mau dengar lagu, harus menyanyi sendiri atau datang 
ke tempat ada pertunjukan. Tetapi Salomo punya 
private choir. Kenikmatan telinga yang kemudian 
membuat dia itu senang, tetapi kenikmatan yang tidak 
hanya berhenti di telinga saja rupanya. Dia 
mengumpulkan banyak gundik. Kesenangan-
kesenangan dari relasi atau hal-hal seksual. Di kitab 
Raja-raja dicatat, dia punya 300 gundik, di luar dari 
700 istri. Istri mungkin dinikahi karena relasi politik 

dengan negara lain. Tapi yang namanya gundik, itu 
purely untuk sexual pleasures. Kalau banyak orang 
tergila-gila dengan seks dan berpikir mereka bisa 
menemukan kepuasan melaluinya, Salomo yang punya 
1000 wanita pribadi mengatakan itupun sia-sia. 
 
Ayat 9, dia mengatakan, “Aku menjadi begitu besar, 
lebih besar daripada siapapun yang hidup.” Tetapi 
Salomo mengatakan inipun tidak cukup. Mungkin 
dalam hidup ini kita sangat mudah berpikir, "Saya 
akan senang kalau saya bisa menikmati ini dan itu." 
Tapi sayang, saya belum bisa menikmati karena 
mungkin tidak ada kesempatan, uangnya belum 
cukup. Kalau saya bisa menikmati itu, pasti saya 
bahagia. Salomo mengatakan, "Sudah, hemat tenaga, 
hemat waktumu. Saya sudah coba semua. Lebih dari 
apa yang kamu bisa bayangkan. Tetap semuanya sia-
sia dan tidak memuaskan.“ Di dalam zaman yang 
begitu meninggikan kenikmatan, kesenangan, yang 
mengatakan jangan redam kesenanganmu, jangan 
redam keinginan hatimu, kejar, be yourself, be 
happy, Salomo mengatakan, "Itu yang saya lakukan. 
Saya tidak merintangi mataku dari apapun yang 
dikehendakinya. Tidak pernah tahan-tahan hatiku 
dari segala sukacita apapun. Saya punya kemampuan 
untuk mendapatkan hal itu. Dan tidak ada orang yang 
akan berani mengkritik karena aku adalah orang 
seorang raja yang dihormati bahkan oleh raja-raja 
lain. Tetapi semuanya hanyalah kerajaan pasir. 
Kerajaan pasir dibangun begitu indah, tapi ketika air 
pasang, semuanya lewat begitu saja. Dan itulah 
mengapa dia mengatakan kenikmatan setinggi 
apapun itu sia-sia. Mengapa? Karena kenikmatan itu 
pada akhirnya sifatnya sementara. Ketika kita sudah 
mengejar, menikmati, pada akhirnya kita harus 
berhenti. Yang suka bersepeda di akhir pekan, tetap 
saja  Senin akan datang kembali untuk kita kembali 
kerja. Yang namanya kita menikmati segala hal 
ciptaan di dunia ini, memang seperti hit the spot just 
right, tapi setelah segala dopamine itu mereda, kita 
kembali numb. Untuk merasakan hal yang sama 
kembali, kita harus tambah dosisnya. Karena segala 
kesenangan di dalam dunia ini membuat kita punya 
higher tolerance, yang menyebabkan kecanduan. 
Contohnya main sepeda sangat menyenangkan. 
Mungkin kita berharap bisa terus gowes tanpa harus 
kerja. Bahkan kita bayangkan seseorang yang 
profesinya gowes, dia bisa terus gowes. Tapi waktu 
kalau kita menyaksikan Tour de France, balapan 
sepeda yang paling bergengsi. Ada pembalap 
namanya kita tidak kenal, mereka punya mimpi, 
seandainya dari 23 stages yang ada saya bisa 
memenangkan satu stage saja, maka itu sudah 
kemenangan yang besar bagi saya dan bagi tim saya. 
Mereka tidak mimpi untuk memenangkan seluruh 
pertandingan itu. Namun ketika akhirnya juga tidak 
berhasil, kecewanya luar biasa. Mungkin pembalap  


