pengetahuan sebanyak apa pun tidak bisa mengubah
dunia, malah kita makin susah hatinya. Kita mau
hidup dengan bijaksana, hidup baik-baik, nasibnya
toh sama, semua orang akan mati, dan bahkan orang
yang bodoh pun kadang-kadang bahkan lebih untung.

Jadi apakah kita hidup harusnya bebas saja, tidak
usah mengejar hikmat? Ibaratnya, kita sedang
bertanding sepakbola. Musuh kita adalah musuh yang
bebal, yang bicaranya kasar (trash talk), dan suka
main curang. Lalu wasitnya ternyata membela tim
musuh kita yang jahat itu. Kita tahu kita sedang
memainkan sesuatu yang kita pasti kalah. Kita tidak
bisa mengubah hasil akhir dan kita hanya akan
mengalami kesusahan di dalam pertandingan ini.
Dalam keadaan seperti itu, apa yang akan Saudara
lakukan? Ini pertanyaan yang serius yang akan
merangkumkan semua perenungan kita tentang
hikmat. Karena kadang hidup itu seperti itu. Kita
menjalani hidup yang sudah pasti kalah oleh dunia ini.
Berlomba di dalam pertandingan yang sudah diatur
supaya kita tidak bisa berbuat apa-apa, pasti
mengalami kesusahan dan pasti kalah. Apa yang
Saudara lakukan? Mungkin ada yang mengatakan,
“Sudahlah, kalau begitu saya berhenti saja, saya
tidak mau ikut pertandingan ini. Untuk apa saya
susah-susah menghadapi semuanya ini? Ya sudahlah,
aku benci dengan hidup ini, dan aku akan
mengakhirinya begitu saja.” Atau mungkin Saudara
mengatakan, “Aku benci seperti ini, tetapi ya apa
boleh buat? Masa bunuh diri? Ya hidup seperti ini ya
sudah, berarti saya juga harus melakukan hal yang
sama seperti musuh saya. Saya juga akan trash talk,
saya juga akan curang, saya akan ambil kesempatan
kalau saya bisa. Lupakan itu yang namanya hidup
dengan bijaksana dan baik.” Tetapi dua solusi ini
akhirnya berakhir di ujung yang sama. Entah kita
meninggalkan pertandingan itu atau kita berlomba
dengan cara kebodohan yang sama, pada akhirnya
dua solusi ini hanya akan meninggalkan orang-orang
bodoh di tengah lapangan. Ada something yang kita
bisa lakukan, yaitu kita tetap bertanding dengan baik,
dengan hikmat, dengan segala hal yang seharusnya
kita lakukan.

Seorang komentator mengatakan bahwa kita sedang
melancarkan sebuah wisdom resistance. Saya
memang tidak suka dengan hidup yang sudah ada
dalam kutukan seperti ini, tetapi saya akan tetap
menjalaninya dengan hikmat. Bukan karena saya akan
memenangkan pertandingan di dunia ini, mungkin
saya tidak bisa, tetapi setidaknya di tengah-tengah
pertandingan, di tengah-tengah lapangan dunia ini
masih ada hikmat yang dinyatakan, sehingga bukan

hanya orang bodoh dan orang jahat saja yang ada di
dunia ini. Para penonton bisa menyaksikan ada orang-
orang yang sekalipun kalah, akan tetap menjalani
hidup dengan kebaikan dan hikmat. Dan kenapa hal
seperti ini penting? Karena hikmat bukan sekadar
tentang pengetahuan dan bagaimana saya bisa
berhasil di dunia ini. Tetapi hikmat itu adalah hati
yang takut akan Allah. Dalam keadaan apa pun, kita
tetap humble, kita tetap takut akan Allah yang pada
akhirnya akan menghakimi semua. Sikap hati yang
akhirnya tetap ingin melakukan apa yang benar, apa
yang adil, menyatakan belas kasihan kepada sesama.
Dan ini hanya bisa dilakukan kalau kita punya takut
akan Allah, sesuatu yang mungkin mulai bergeser di
akhir hidup Salomo.

Dan ketika kita melihat Perjanjian Baru, kita melihat
hikmat itu jauh lebih paradoks lagi. Paulus dan
Yakobus berbicara tentang sejenis hikmat yang bukan
hikmat dunia ini, tetapi hikmat dari surga. Divine
wisdom (hikmat surgawi) yang bagi dunia ini terlihat
sebagai kebodohan, tetapi justru lewat kebodohan ini
Allah mendatangkan sesuatu yang luar biasa. Dan Dia
berikan itu di dalam salib Kristus. Satu hal yang
terlihat begitu bodoh dan konyol di mata dunia,
tetapi sebetulnya begitu berkuasa, begitu kuat untuk
mendatangkan kebenaran keadilan Allah. Sehingga
ketika Yakobus bicara tentang meminta hikmat, itu
bukan sekadar menambah pengetahuan. Tetapi
hikmat yang Yakobus katakan adalah cara hidup yang
baik, yang lahir dari kelemahlembutan. Hikmat yang
dari dunia ini adalah nafsu manusia, iri hati
mementingkan diri sendiri. Tetapi hikmat yang dari
atas adalah sesuatu yang murni, menjadikan kita
pendamai, peramah, penurut, penuh dengan belas
kasihan, buah yang baik, tidak memihak, dan tidak
munafik (Yak. 3:13-18).

Ini menjadi panggilan kita untuk menjalani hidup di
dunia ini. Kalau kita hanya melihat dunia ini dari di
bawah matahari saja, tentu kita bisa mengatakan
bahwa mengejar pengetahuan atau memiliki
kebijaksanaan di dalam mengambil keputusan itu
adalah hal yang tentu lebih baik, tetapi itu tidak akan
membawa kita ke mana-mana. Hanya kalau kita
memiliki sikap hati yang takut akan Allah dan tetap
setia hidup menjadi saksi Kristus, sekalipun kelihatan
konyol, barulah kita melihat sesuatu yang indah dan
anggun.

Pengkhotbah 1:12-18

Di bagian pembukaan Kitab Pengkhotbah, ada satu
tema utama bahwa hidup itu adalah seperti uap atau
asap, sementara dan tidak bisa digenggam. Kita mau
berusaha dan berencana sedetail apa pun, pada
akhirnya anything can happen. Apa yang kita punya
akhirnya bisa hilang dan menguap. Pada akhirnya,
semua pencapaian kita juga akan ketinggalan zaman
dan dilupakan oleh zaman. Oleh sebab itulah, kalau
dalam  hidup kita, kita hanya melihat,
memperhatikan, dan menghabiskan segala sesuatu
yang kita punya hanya untuk hal-hal yang di bawah
matahari saja, maka semuanya akan menjadi sia-sia.
Kecuali, kita melihat kepada Allah yang melampaui
matahari.

Sebuah pesan yang sebetulnya berlaku bagi semua
orang, entah orang Kristen atau bukan, bahwa pada
akhirnya sehebat apa pun seseorang, apa yang
dikerjakannya itu sia-sia dan percuma. Tidak ada
yang berubah dalam dunia ini. Manusia tetap
mengalami penderitaan, kelaparan, peperangan, dan
berbagai macam hal yang mendukakan. Pengkhotbah
bukan hanya mengajarkan kepada manusia untuk
rendah hati, tetapi juga mengajak kita untuk melihat
kepada Allah. Ingat akan Pencipta kita ketika masa
muda, yang pada akhirnya akan menghakimi setiap
perbuatan. Sehingga pada akhirnya yang penting
adalah bagaimana kita menjalani keseharian hidup
kita dengan bertanggung jawab di hadapan Tuhan.
Bukan sekadar mendapatkan, mencapai,
menggenggam, tetapi untuk hidup takut di hadapan
Allah.

Tetapi bagi kita, orang Kristen yang mengerti
Perjanjian Baru, kita bisa merenungkan hal ini lebih
jauh lagi. Kita bisa melihat kepada Kristus, Anak Allah
yang bertakhta di atas matahari, tetapi Dia rela turun
ke dalam dunia di bawah matahari ini, untuk
mengalami “kesia-siaan” yang paling tinggi. Dia
datang ke dunia, menjadi orang baik, hidup suci,
melayani, dan menolong, tetapi akhirnya malah
ditinggalkan oleh murid-murid-Nya sendiri, bahkan
dikhianati dan disalibkan. Tetapi justru melalui kesia-
siaan ini, Kristus menghadirkan karya Allah dengan
mendatangkan ciptaan yang baru di bumi ini.

Ringkasan Khotbah
Gereja Reformed Injili Indonesia, Singapura

1222

27 Juli 2025

“Hikmat Tanpa Takut Akan Allah: Sia-Sia”
Pdt. Ivan Adi Raharjo, M.Th.

Di dalam ayat 12-18, kita melihat ada semacam tema
baru, yaitu perkataan atau kata yang diterjemahkan
sebagai hikmat (wisdom). Dalam konteks tertentu, ini
juga sama dengan pengetahuan (knowledge). Kata
wisdom dalam seluruh Kitab Pengkhotbah muncul
sebanyak 53 kali. Makanya kitab ini dikategorikan
sebagai salah satu kitab hikmat.

Ayat 12-18 terdiri dari dua bagian, ayat 13-15 adalah
bagian pertama dan ayat 16-18 adalah bagian kedua.
Yang pertama adalah bagaimana si Pengkhotbah ini
memiliki semacam tekad untuk mengejar hikmat.
Dikatakan, “Aku sudah membulatkan hatiku,
menyelidiki/memeriksa segala sesuatu.” Kemudian di
ayat 16 dikatakan, “Aku memperbesar, menambah
hikmat, lebih dari semua orang yang menjadi raja di
Yerusalem.”

Itulah  sebabnya banyak orang mengatakan
kemungkinan si Pengkhotbah ini adalah Salomo. Di
bagian intro-nya, di ayat ke-12, dia mengatakan, “/
have been king (aku sudah menjadi raja di
Yerusalem).” Perkataan-perkataan ini semacam
refleksinya ketika dia sudah menjadi agak tua. Dia
bercerita bagaimana dalam masa mudanya dia
membulatkan hati untuk belajar segala sesuatu,
mendapatkan hikmat pengetahuan. Tetapi bukan
hanya hikmat dan pengetahuan, di ayat 17 dia juga
memahami kebodohan dan kebebalan. Ini menjadi
tema di bagian berikutnya, bagaimana Salomo bukan
hanya belajar atau bekerja (work), tetapi juga play
hard. Dia menikmati hidup secara hedonis, menikmati
alkohol, wanita, dan segala kenikmatan. Tetapi
setidaknya Salomo ini orang yang belajar begitu
banyak pengetahuan. Dia bukan sombong ketika dia
mengatakan, “Aku belajar jauh lebih banyak daripada
raja-raja lainnya di seluruh Israel.” Karena
sebetulnya itu juga yang dikatakan di dalam Kitab 1
Raja-raja. Bahkan Allah sendiri mengatakan demikian
(1Raj. 3:12). Banyak orang dari segala bangsa datang
ke Yerusalem hanya untuk belajar dari Salomo. Raja-
raja dari negara lain datang membawa upeti untuk
bisa mendengarkan hikmatnya.

Tidak ada orang lain yang memang lebih cocok bicara
tentang hikmat selain Salomo. Tetapi di ayat 14 dan



17b, dia mengatakan bahwa semuanya itu sia-sia,
seperti usaha menjaring angin. Bayangkan jika
Saudara ada di tengah angin topan, lalu Saudara
berusaha menangkap angin itu untuk kemudian
membentuk dan mengarahkan angin itu. Seperti
itulah usaha orang yang mengejar hikmat: percuma,
sia-sia.

Tetapi apa artinya mencari hikmat itu sia-sia?
Pertama, seberapa lama dan banyak pun kita belajar,
pada akhirnya kita tidak mungkin mengerti segala
sesuatu. Firman Tuhan terus mengingatkan kepada
kita bahwa pengetahuan kita itu begitu terbatas.
Seorang astrophysicist yang terkenal, Stephen
Hawking, mengatakan kita adalah sejenis monyet
yang luar biasa advanced, yang tinggal di atas sebuah
planet yang sebetulnya minor, yang juga mengelilingi
bintang yang sebetulnya average. Jadi sebetulnya
kita ini sangat kecil. Tetapi kita bisa mengerti alam
semesta. Satu sisi mungkin ada benarnya, karena kita
makhluk yang memang spesial. Tetapi bolak-balik
Alkitab mengingatkan kita kebalikannya. Alkitab
mengatakan kita itu bukan monyet, tetapi kita adalah
gambar dan rupa Allah, makhluk yang begitu spesial.
Tetapi sekalipun kita makhluk yang begitu spesial,
pengetahuan kita begitu kecil. Pengetahuan kita
tentang alam semesta itu tidak ada apa-apanya.
Jangankan alam semesta, laut yang paling dalam pun
kita juga belum tahu banyak hal. Dan bukan saja itu,
pada akhirnya sebanyak apa pun hikmat kita, kita
tidak bisa mengubah banyak hal. Ini refleksi pertama.

Setelah menceritakan tekad untuk mengejar hikmat
dan bahwa itu sia-sia, maka puisi ini memberikan
semacam proverb. Kenapa mengejar hikmat itu sia-
sia? Di ayat 15 dikatakan karena yang bengkok tidak
dapat diluruskan, dan yang tidak ada (yang lacking)
itu tidak dapat dihitung. Maksudnya adalah wisdom
cannot change reality (hikmat tidak dapat mengubah
kenyataan). Karena apa yang sudah bengkok, banyak
apa pun hikmat yang kita miliki, tidak bisa diluruskan
kembali. Dan apa yang tidak ada, apa yang lacking,
apa yang sudah hilang, ya sudah, tidak bisa kita
dapatkan kembali.

Tidak peduli seberapa banyak hikmat manusia
dikumpulkan di dalam dunia ini, ada hal-hal yang
paling mendasar tentang realitas yang tidak bisa
diubah. Kita tidak bisa memperbaiki apa yang sudah
rusak, tidak bisa menjadikan apa yang sudah hilang
itu kembali. Apa yang rusak dan apa yang hilang?
Damai, sukacita, kebahagiaan yang sempurna, yang
tidak dicemari oleh dosa, tidak dicemari oleh air
mata, kesedihan, kesulitan, dan kejahatan. Tidak

peduli seberapa banyak hikmat yang dikumpulkan
dalam sejarah manusia, kita tidak mungkin mengubah
realitas dunia yang bengkok dan rusak ini.

Kenapa kita tidak bisa melakukannya? Ayat 13b itu
sepertinya agak mengganjal. Kenapa mengejar
hikmat itu sia-sia? Karena itu pekerjaan yang
menyusahkan yang diberikan Allah kepada anak-anak
manusia untuk melelahkan diri. Pemberian Allah.
Tetapi apa di sini yang diberikan oleh Allah? Bukan
anugerah, belas kasihan, kebebasan, atau
kebahagiaan, tetapi segala kesusahan. Segala
kesusahan, tragedi yang dialami oleh anak-anak Adam
dan Hawa. Dan ini yang menjadi gambaran dunia di
bawah matahari, dunia yang sudah jatuh ke dalam
dosa dan mendapatkan kutukan Allah. Kenapa
manusia di dalam dunia ini mengalami kesia-siaan?
Karena memang itu yang Tuhan berikan kepada
mereka setelah mereka jatuh dalam dosa. Sehingga
adalah terlalu muluk-muluk untuk kita mengatakan,
“Saya akan mengejar hikmat untuk kemudian
mengubah dunia ini menjadi dunia yang sempurna.”
Sudah banyak ribuan orang yang mendapatkan hadiah
nobel, tetapi apakah dunia berubah? Sepertinya
tidak.

Dan saking tidak mungkin diubahnya, banyak orang
sampai berpikir bahwa memang dunia itu seperti ini,
penuh dengan penindasan, ketidakadilan, dan
kejahatan. Tetapi kalau memang dunia ini seperti itu,
kenapa sepertinya kita masih ingin melakukan
sesuatu? Karena deep down, kita tahu memang dunia
itu sekarang seperti ini, tetapi seharusnya tidak
demikian. Sehingga setiap kali kita melihat tragedi,
kematian di dunia ini, kita tidak mengatakan, “Yah,
ini sih sudah biasa,” karena kita tahu seharusnya
tidak demikian. Tetapi sekalipun kita tahu seharusnya
tidak demikian, realitasnya adalah demikian, dan kita
tidak bisa berbuat apa-apa. Dan itulah kenapa
pengkhotbah mengatakan semuanya sia-sia; belajar
hikmat sebanyak apa pun sia-sia, tidak ada yang
berubah di dunia ini.

Kedua, di ayat ke-18, bahkan ketika orang sudah
belajar banyak hikmat, bukan saja dia tidak bisa
mengubah realitas, dukacitanya bisa bertambah.
Makin  banyak pengetahuan, makin  banyak
kesedihannya. Kita bisa mengerti dari hal yang
sederhana. Saudara yang bisa bermain musik dan
mempunyai telinga yang sangat peka, Saudara
mungkin terganggu ketika mendengar saya nyanyi,
karena saya tidak terlalu mengerti musik. Saudara
pernah makan chicken rice paling enak di Singapura?
Di satu sisi enak, tetapi di sisi lain, “Wah celaka ini.

Ringkasan Khotbah ini belum diperiksa oleh Pengkhotbah

Saya tidak bisa makan chicken rice lain selain yang
ini.”

Saudara sudah tahu apa itu hidup berbudaya yang
baik di Singapura, lalu Saudara pergi ke daerah-
daerah terpencil melihat tradisi atau budaya yang
sepertinya masih terbelakang. Ada banyak tempat di
Indonesia di mana wanita masih diperlakukan begitu
rendah dan bisa dipersalahkan seenaknya, atau anak-
anak melihat lebih penting ke sawah membantu ayah
daripada pergi ke sekolah dan gereja. Di gereja ini
kita belajar banyak hal yang baik tentang pernikahan
Kristen, tetapi mungkin saudara atau teman kita tidak
mendapatkan kesempatan mengerti segala hal itu.
Kita yang mendapatkan berkat Tuhan dengan
mengerti apa yang baik dan benar, ketika melihat hal-
hal di atas, betapa hati kita sedih. Kok bisa ya orang
hidup seperti itu? Kenapa mereka melakukannya?
Kenapa mereka tidak mengerti hal ini? Saudara
banyak belajar, makin tahu apa yang benar, makin
kita hopeless dan kita depresi sendiri.

Terakhir, kenapa mengejar hikmat itu sia-sia? Kita
membaca dari pasal 2:12-17. Sia-sia mengejar
hikmat, sia-sia untuk hidup dengan bijaksana.
Kenapa? Karena pada akhirnya orang yang hidup
dengan bijak pun akan mati seperti orang bodoh, dan
itu membuat sang pengkhotbah ini mengatakan,
“Karena itu aku membenci kehidupan.” Ini Salomo,
raja yang hidupnya tidak berkekurangan dan yang
dipandang terhormat oleh begitu banyak raja lain.
Hidupnya penuh dengan segala kemewahan, bahkan
kenikmatan daging, tetapi bisa mengatakan, “Aku
benci hidup,” ini pasti orang berhikmat.

Ini menjadi suatu lingkaran yang sebetulnya terus
terjadi di dalam sejarah dunia. Orang terus mengejar
hikmat, mencari tahu tentang dunia ini, tetapi
akhirnya mereka tersesat. Beberapa abad setelah
Salomo, mulai muncul filsuf-filsuf dari Yunani, yang
disebut sebagai pre-Socratic philosophers (sebelum
zamannya Sokrates), kira-kira tahun 600- 500-an SM.
Mereka mempertanyakan sebetulnya dunia ini apa
sih? Dan apa yang menjadi arche (substansi paling
mendasar) yang membentuk dunia alam ini? Ada
pohon, ada burung, itu semua, kita ini terbuat dari
apa?

Thales, misalnya, mengatakan bahwa segala sesuatu
pada dasarnya terdiri dari air. Anaximander
mengatakan segala sesuatu dibentuk oleh apeiron,
suatu substansi yang sebetulnya tidak bisa dilihat.
Heraclitus mengatakan, “Dunia ini seperti ever living
fire (api yang terus hidup).” Pythagoras mengatakan

yang paling mendasar dalam segala sesuatu di dunia
ini adalah bilangan. Tetapi pada akhirnya apa yang
terjadi pada filsuf-filsuf ini? Banyak yang jatuh
kepada skepticism. Muncul sekelompok orang yang
disebut kaum Sophist, yang pada dasarnya
mengatakan, “Aduh, ini kok banyak orang
mengatakan hal yang berbeda-beda, tahu dari mana
yang benar?” Ini kaum skeptis zaman dahulu yang
mengatakan kebenaran itu relatif, tergantung
masing-masing orang. Jadi yang penting kita hidup
pragmatis saja; apa yang bisa dipakai dalam hidup,
itu yang kita ambil.

Merespons kaum Sophist yang skeptis dan pragmatis
itu, maka muncullah seorang bernama Sokrates. Satu
filsuf yang menandai satu era baru di dalam
pemikiran para filsuf yang mengajak manusia untuk
berpikir bukan saja manusia itu terdiri dari apa,
tetapi bagaimana seharusnya manusia itu hidup. Apa
itu hidup yang berarti, hidup yang bahagia, hidup
yang baik? Maka muncul pertanyaan-pertanyaan yang
bukan terkait dengan alam ini, tetapi dengan etika
dan moral. Bagaimana saya hidup dengan bijaksana
dan baik di dunia ini? Sokrates juga mengajarkan
somehow yang namanya kebaikan ini bukanlah
sesuatu yang berasal dari manusia itu sendiri, tetapi
ada semacam standar yang melampaui semuanya,
sehingga kita semua harus tunduk kepada itu.

Waktu saya melihat ini, apa yang Salomo katakan itu
betul-betul terjadi. Apa yang dia pikirkan, apa yang
dia alami, sia-sia, akhirnya terjebak. Sekalipun
hikmat itu hal yang baik, percuma kalau kita akhirnya
hanya melihat dunia di bawah matahari ini saja. Di
satu sisi, hikmat itu adalah  knowledge
(pengetahuan). Belajar tentang dunia ini, tentang
alam, biologi, fisika, atau kimia. Tetapi hikmat juga
berbicara tentang common sense, tentang hal-hal
yang praktis. Bagaimana kita mengambil keputusan
yang baik. Bagaimana kita mengaplikasikan
pengetahuan-pengetahuan itu dengan cara yang
benar di situasi yang benar. Apa yang baik, apa yang
benar yang harus dilakukan? Ini seperti Sokrates yang
bertanya bagaimana kita hidup dengan baik di dunia
ini.

Alkitab mengatakan tidak ada yang bisa menandingi
Salomo dalam dua hal ini. Secara pengetahuan alam
semesta, dia mengarang puisi dan sajak tentang
banyak hal di alam semesta ini. Secara practical
wisdom, dia juga mengerti bagaimana hidup dengan
baik, disegani oleh banyak orang, dihormati banyak
orang. Tetapi Salomo mengatakan kalau hikmat
hanya sampai situ, semuanya itu sia-sia. Mempunyai



