
 

  

pengetahuan sebanyak apa pun tidak bisa mengubah 

dunia, malah kita makin susah hatinya. Kita mau 

hidup dengan bijaksana, hidup baik-baik, nasibnya 

toh sama, semua orang akan mati, dan bahkan orang 

yang bodoh pun kadang-kadang bahkan lebih untung. 

 

Jadi apakah kita hidup harusnya bebas saja, tidak 

usah mengejar hikmat? Ibaratnya, kita sedang 

bertanding sepakbola. Musuh kita adalah musuh yang 

bebal, yang bicaranya kasar (trash talk), dan suka 

main curang. Lalu wasitnya ternyata membela tim 

musuh kita yang jahat itu. Kita tahu kita sedang 

memainkan sesuatu yang kita pasti kalah. Kita tidak 

bisa mengubah hasil akhir dan kita hanya akan 

mengalami kesusahan di dalam pertandingan ini. 

Dalam keadaan seperti itu, apa yang akan Saudara 

lakukan? Ini pertanyaan yang serius yang akan 

merangkumkan semua perenungan kita tentang 

hikmat. Karena kadang hidup itu seperti itu. Kita 

menjalani hidup yang sudah pasti kalah oleh dunia ini. 

Berlomba di dalam pertandingan yang sudah diatur 

supaya kita tidak bisa berbuat apa-apa, pasti 

mengalami kesusahan dan pasti kalah. Apa yang 

Saudara lakukan? Mungkin ada yang mengatakan, 

“Sudahlah, kalau begitu saya berhenti saja, saya 

tidak mau ikut pertandingan ini. Untuk apa saya 

susah-susah menghadapi semuanya ini? Ya sudahlah, 

aku benci dengan hidup ini, dan aku akan 

mengakhirinya begitu saja.” Atau mungkin Saudara 

mengatakan, “Aku benci seperti ini, tetapi ya apa 

boleh buat? Masa bunuh diri? Ya hidup seperti ini ya 

sudah, berarti saya juga harus melakukan hal yang 

sama seperti musuh saya. Saya juga akan trash talk, 

saya juga akan curang, saya akan ambil kesempatan 

kalau saya bisa. Lupakan itu yang namanya hidup 

dengan bijaksana dan baik.” Tetapi dua solusi ini 

akhirnya berakhir di ujung yang sama. Entah kita 

meninggalkan pertandingan itu atau kita berlomba 

dengan cara kebodohan yang sama, pada akhirnya 

dua solusi ini hanya akan meninggalkan orang-orang 

bodoh di tengah lapangan. Ada something yang kita 

bisa lakukan, yaitu kita tetap bertanding dengan baik, 

dengan hikmat, dengan segala hal yang seharusnya 

kita lakukan.  

 

Seorang komentator mengatakan bahwa kita sedang 

melancarkan sebuah wisdom resistance. Saya 

memang tidak suka dengan hidup yang sudah ada 

dalam kutukan seperti ini, tetapi saya akan tetap 

menjalaninya dengan hikmat. Bukan karena saya akan 

memenangkan pertandingan di dunia ini, mungkin 

saya tidak bisa, tetapi setidaknya di tengah-tengah 

pertandingan, di tengah-tengah lapangan dunia ini 

masih ada hikmat yang dinyatakan, sehingga bukan 

hanya orang bodoh dan orang jahat saja yang ada di 

dunia ini. Para penonton bisa menyaksikan ada orang-

orang yang sekalipun kalah, akan tetap menjalani 

hidup dengan kebaikan dan hikmat. Dan kenapa hal 

seperti ini penting? Karena hikmat bukan sekadar 

tentang pengetahuan dan bagaimana saya bisa 

berhasil di dunia ini. Tetapi hikmat itu adalah hati 

yang takut akan Allah. Dalam keadaan apa pun, kita 

tetap humble, kita tetap takut akan Allah yang pada 

akhirnya akan menghakimi semua. Sikap hati yang 

akhirnya tetap ingin melakukan apa yang benar, apa 

yang adil, menyatakan belas kasihan kepada sesama. 

Dan ini hanya bisa dilakukan kalau kita punya takut 

akan Allah, sesuatu yang mungkin mulai bergeser di 

akhir hidup Salomo.  

 

Dan ketika kita melihat Perjanjian Baru, kita melihat 

hikmat itu jauh lebih paradoks lagi. Paulus dan 

Yakobus berbicara tentang sejenis hikmat yang bukan 

hikmat dunia ini, tetapi hikmat dari surga. Divine 

wisdom (hikmat surgawi) yang bagi dunia ini terlihat 

sebagai kebodohan, tetapi justru lewat kebodohan ini 

Allah mendatangkan sesuatu yang luar biasa. Dan Dia 

berikan itu di dalam salib Kristus. Satu hal yang 

terlihat begitu bodoh dan konyol di mata dunia, 

tetapi sebetulnya begitu berkuasa, begitu kuat untuk 

mendatangkan kebenaran keadilan Allah. Sehingga 

ketika Yakobus bicara tentang meminta hikmat, itu 

bukan sekadar menambah pengetahuan. Tetapi 

hikmat yang Yakobus katakan adalah cara hidup yang 

baik, yang lahir dari kelemahlembutan. Hikmat yang 

dari dunia ini adalah nafsu manusia, iri hati 

mementingkan diri sendiri. Tetapi hikmat yang dari 

atas adalah sesuatu yang murni, menjadikan kita 

pendamai, peramah, penurut, penuh dengan belas 

kasihan, buah yang baik, tidak memihak, dan tidak 

munafik (Yak. 3:13-18). 

 

Ini menjadi panggilan kita untuk menjalani hidup di 

dunia ini. Kalau kita hanya melihat dunia ini dari di 

bawah matahari saja, tentu kita bisa mengatakan 

bahwa mengejar pengetahuan atau memiliki 

kebijaksanaan di dalam mengambil keputusan itu 

adalah hal yang tentu lebih baik, tetapi itu tidak akan 

membawa kita ke mana-mana. Hanya kalau kita 

memiliki sikap hati yang takut akan Allah dan tetap 

setia hidup menjadi saksi Kristus, sekalipun kelihatan 

konyol, barulah kita melihat sesuatu yang indah dan 

anggun. 

Di bagian pembukaan Kitab Pengkhotbah, ada satu 

tema utama bahwa hidup itu adalah seperti uap atau 

asap, sementara dan tidak bisa digenggam. Kita mau 

berusaha dan berencana sedetail apa pun, pada 

akhirnya anything can happen. Apa yang kita punya 

akhirnya bisa hilang dan menguap. Pada akhirnya, 

semua pencapaian kita juga akan ketinggalan zaman 

dan dilupakan oleh zaman. Oleh sebab itulah, kalau 

dalam hidup kita, kita hanya melihat, 

memperhatikan, dan menghabiskan segala sesuatu 

yang kita punya hanya untuk hal-hal yang di bawah 

matahari saja, maka semuanya akan menjadi sia-sia. 

Kecuali, kita melihat kepada Allah yang melampaui 

matahari.  

 

Sebuah pesan yang sebetulnya berlaku bagi semua 

orang, entah orang Kristen atau bukan, bahwa pada 

akhirnya sehebat apa pun seseorang, apa yang 

dikerjakannya itu sia-sia dan percuma. Tidak ada 

yang berubah dalam dunia ini. Manusia tetap 

mengalami penderitaan, kelaparan, peperangan, dan 

berbagai macam hal yang mendukakan. Pengkhotbah 

bukan hanya mengajarkan kepada manusia untuk 

rendah hati, tetapi juga mengajak kita untuk melihat 

kepada Allah. Ingat akan Pencipta kita ketika masa 

muda, yang pada akhirnya akan menghakimi setiap 

perbuatan. Sehingga pada akhirnya yang penting 

adalah bagaimana kita menjalani keseharian hidup 

kita dengan bertanggung jawab di hadapan Tuhan. 

Bukan sekadar mendapatkan, mencapai, 

menggenggam, tetapi untuk hidup takut di hadapan 

Allah. 

 

Tetapi bagi kita, orang Kristen yang mengerti 

Perjanjian Baru, kita bisa merenungkan hal ini lebih 

jauh lagi. Kita bisa melihat kepada Kristus, Anak Allah 

yang bertakhta di atas matahari, tetapi Dia rela turun 

ke dalam dunia di bawah matahari ini, untuk 

mengalami “kesia-siaan” yang paling tinggi. Dia 

datang ke dunia, menjadi orang baik, hidup suci, 

melayani, dan menolong, tetapi akhirnya malah 

ditinggalkan oleh murid-murid-Nya sendiri, bahkan 

dikhianati dan disalibkan. Tetapi justru melalui kesia-

siaan ini, Kristus menghadirkan karya Allah dengan 

mendatangkan ciptaan yang baru di bumi ini. 

 

Di dalam ayat 12-18, kita melihat ada semacam tema 

baru, yaitu perkataan atau kata yang diterjemahkan 

sebagai hikmat (wisdom). Dalam konteks tertentu, ini 

juga sama dengan pengetahuan (knowledge). Kata 

wisdom dalam seluruh Kitab Pengkhotbah muncul 

sebanyak 53 kali. Makanya kitab ini dikategorikan 

sebagai salah satu kitab hikmat.  

 

Ayat 12-18 terdiri dari dua bagian, ayat 13-15 adalah 

bagian pertama dan ayat 16-18 adalah bagian kedua. 

Yang pertama adalah bagaimana si Pengkhotbah ini 

memiliki semacam tekad untuk mengejar hikmat. 

Dikatakan, “Aku sudah membulatkan hatiku, 

menyelidiki/memeriksa segala sesuatu.” Kemudian di 

ayat 16 dikatakan, “Aku memperbesar, menambah 

hikmat, lebih dari semua orang yang menjadi raja di 

Yerusalem.”  

 

Itulah sebabnya banyak orang mengatakan 

kemungkinan si Pengkhotbah ini adalah Salomo. Di 

bagian intro-nya, di ayat ke-12, dia mengatakan, “I 

have been king (aku sudah menjadi raja di 

Yerusalem).” Perkataan-perkataan ini semacam 

refleksinya ketika dia sudah menjadi agak tua. Dia 

bercerita bagaimana dalam masa mudanya dia 

membulatkan hati untuk belajar segala sesuatu, 

mendapatkan hikmat pengetahuan. Tetapi bukan 

hanya hikmat dan pengetahuan, di ayat 17 dia juga 

memahami kebodohan dan kebebalan. Ini menjadi 

tema di bagian berikutnya, bagaimana Salomo bukan 

hanya belajar atau bekerja (work), tetapi juga play 

hard. Dia menikmati hidup secara hedonis, menikmati 

alkohol, wanita, dan segala kenikmatan. Tetapi 

setidaknya Salomo ini orang yang belajar begitu 

banyak pengetahuan. Dia bukan sombong ketika dia 

mengatakan, “Aku belajar jauh lebih banyak daripada 

raja-raja lainnya di seluruh Israel.” Karena 

sebetulnya itu juga yang dikatakan di dalam Kitab 1 

Raja-raja. Bahkan Allah sendiri mengatakan demikian 

(1Raj. 3:12). Banyak orang dari segala bangsa datang 

ke Yerusalem hanya untuk belajar dari Salomo. Raja-

raja dari negara lain datang membawa upeti untuk 

bisa mendengarkan hikmatnya. 

 

Tidak ada orang lain yang memang lebih cocok bicara 

tentang hikmat selain Salomo. Tetapi di ayat 14 dan 

Ringkasan Khotbah 
Gereja Reformed Injili Indonesia, Singapura 

 

 
“Hikmat Tanpa Takut Akan Allah: Sia-Sia” 

Pdt. Ivan Adi Raharjo, M.Th. 

1222 
27 Juli 2025 

Pengkhotbah 1:12-18 



 

Ringkasan Khotbah ini belum diperiksa oleh Pengkhotbah 

 

17b, dia mengatakan bahwa semuanya itu sia-sia, 

seperti usaha menjaring angin. Bayangkan jika 

Saudara ada di tengah angin topan, lalu Saudara 

berusaha menangkap angin itu untuk kemudian 

membentuk dan mengarahkan angin itu. Seperti 

itulah usaha orang yang mengejar hikmat: percuma, 

sia-sia. 

 

Tetapi apa artinya mencari hikmat itu sia-sia? 

Pertama, seberapa lama dan banyak pun kita belajar, 

pada akhirnya kita tidak mungkin mengerti segala 

sesuatu. Firman Tuhan terus mengingatkan kepada 

kita bahwa pengetahuan kita itu begitu terbatas. 

Seorang astrophysicist yang terkenal, Stephen 

Hawking, mengatakan kita adalah sejenis monyet 

yang luar biasa advanced, yang tinggal di atas sebuah 

planet yang sebetulnya minor, yang juga mengelilingi 

bintang yang sebetulnya average. Jadi sebetulnya 

kita ini sangat kecil. Tetapi kita bisa mengerti alam 

semesta. Satu sisi mungkin ada benarnya, karena kita 

makhluk yang memang spesial. Tetapi bolak-balik 

Alkitab mengingatkan kita kebalikannya. Alkitab 

mengatakan kita itu bukan monyet, tetapi kita adalah 

gambar dan rupa Allah, makhluk yang begitu spesial. 

Tetapi sekalipun kita makhluk yang begitu spesial, 

pengetahuan kita begitu kecil. Pengetahuan kita 

tentang alam semesta itu tidak ada apa-apanya. 

Jangankan alam semesta, laut yang paling dalam pun 

kita juga belum tahu banyak hal. Dan bukan saja itu, 

pada akhirnya sebanyak apa pun hikmat kita, kita 

tidak bisa mengubah banyak hal. Ini refleksi pertama. 

 

Setelah menceritakan tekad untuk mengejar hikmat 

dan bahwa itu sia-sia, maka puisi ini memberikan 

semacam proverb. Kenapa mengejar hikmat itu sia-

sia? Di ayat 15 dikatakan karena yang bengkok tidak 

dapat diluruskan, dan yang tidak ada (yang lacking) 

itu tidak dapat dihitung. Maksudnya adalah wisdom 

cannot change reality (hikmat tidak dapat mengubah 

kenyataan). Karena apa yang sudah bengkok, banyak 

apa pun hikmat yang kita miliki, tidak bisa diluruskan 

kembali. Dan apa yang tidak ada, apa yang lacking, 

apa yang sudah hilang, ya sudah, tidak bisa kita 

dapatkan kembali.  

 

Tidak peduli seberapa banyak hikmat manusia 

dikumpulkan di dalam dunia ini, ada hal-hal yang 

paling mendasar tentang realitas yang tidak bisa 

diubah. Kita tidak bisa memperbaiki apa yang sudah 

rusak, tidak bisa menjadikan apa yang sudah hilang 

itu kembali. Apa yang rusak dan apa yang hilang? 

Damai, sukacita, kebahagiaan yang sempurna, yang 

tidak dicemari oleh dosa, tidak dicemari oleh air 

mata, kesedihan, kesulitan, dan kejahatan. Tidak 

peduli seberapa banyak hikmat yang dikumpulkan 

dalam sejarah manusia, kita tidak mungkin mengubah 

realitas dunia yang bengkok dan rusak ini.  

 

Kenapa kita tidak bisa melakukannya? Ayat 13b itu 

sepertinya agak mengganjal. Kenapa mengejar 

hikmat itu sia-sia? Karena itu pekerjaan yang 

menyusahkan yang diberikan Allah kepada anak-anak 

manusia untuk melelahkan diri. Pemberian Allah. 

Tetapi apa di sini yang diberikan oleh Allah? Bukan 

anugerah, belas kasihan, kebebasan, atau 

kebahagiaan, tetapi segala kesusahan. Segala 

kesusahan, tragedi yang dialami oleh anak-anak Adam 

dan Hawa. Dan ini yang menjadi gambaran dunia di 

bawah matahari, dunia yang sudah jatuh ke dalam 

dosa dan mendapatkan kutukan Allah. Kenapa 

manusia di dalam dunia ini mengalami kesia-siaan? 

Karena memang itu yang Tuhan berikan kepada 

mereka setelah mereka jatuh dalam dosa. Sehingga 

adalah terlalu muluk-muluk untuk kita mengatakan, 

“Saya akan mengejar hikmat untuk kemudian 

mengubah dunia ini menjadi dunia yang sempurna.” 

Sudah banyak ribuan orang yang mendapatkan hadiah 

nobel, tetapi apakah dunia berubah? Sepertinya 

tidak. 

 

Dan saking tidak mungkin diubahnya, banyak orang 

sampai berpikir bahwa memang dunia itu seperti ini, 

penuh dengan penindasan, ketidakadilan, dan 

kejahatan. Tetapi kalau memang dunia ini seperti itu, 

kenapa sepertinya kita masih ingin melakukan 

sesuatu? Karena deep down, kita tahu memang dunia 

itu sekarang seperti ini, tetapi seharusnya tidak 

demikian. Sehingga setiap kali kita melihat tragedi, 

kematian di dunia ini, kita tidak mengatakan, “Yah, 

ini sih sudah biasa,” karena kita tahu seharusnya 

tidak demikian. Tetapi sekalipun kita tahu seharusnya 

tidak demikian, realitasnya adalah demikian, dan kita 

tidak bisa berbuat apa-apa. Dan itulah kenapa 

pengkhotbah mengatakan semuanya sia-sia; belajar 

hikmat sebanyak apa pun sia-sia, tidak ada yang 

berubah di dunia ini.  

 

Kedua, di ayat ke-18, bahkan ketika orang sudah 

belajar banyak hikmat, bukan saja dia tidak bisa 

mengubah realitas, dukacitanya bisa bertambah. 

Makin banyak pengetahuan, makin banyak 

kesedihannya. Kita bisa mengerti dari hal yang 

sederhana. Saudara yang bisa bermain musik dan 

mempunyai telinga yang sangat peka, Saudara 

mungkin terganggu ketika mendengar saya nyanyi, 

karena saya tidak terlalu mengerti musik. Saudara 

pernah makan chicken rice paling enak di Singapura? 

Di satu sisi enak, tetapi di sisi lain, “Wah celaka ini. 

Saya tidak bisa makan chicken rice lain selain yang 

ini.” 

 

Saudara sudah tahu apa itu hidup berbudaya yang 

baik di Singapura, lalu Saudara pergi ke daerah-

daerah terpencil melihat tradisi atau budaya yang 

sepertinya masih terbelakang. Ada banyak tempat di 

Indonesia di mana wanita masih diperlakukan begitu 

rendah dan bisa dipersalahkan seenaknya, atau anak-

anak melihat lebih penting ke sawah membantu ayah 

daripada pergi ke sekolah dan gereja. Di gereja ini 

kita belajar banyak hal yang baik tentang pernikahan 

Kristen, tetapi mungkin saudara atau teman kita tidak 

mendapatkan kesempatan mengerti segala hal itu. 

Kita yang mendapatkan berkat Tuhan dengan 

mengerti apa yang baik dan benar, ketika melihat hal-

hal di atas, betapa hati kita sedih. Kok bisa ya orang 

hidup seperti itu? Kenapa mereka melakukannya? 

Kenapa mereka tidak mengerti hal ini? Saudara 

banyak belajar, makin tahu apa yang benar, makin 

kita hopeless dan kita depresi sendiri.  

 

Terakhir, kenapa mengejar hikmat itu sia-sia? Kita 

membaca dari pasal 2:12-17. Sia-sia mengejar 

hikmat, sia-sia untuk hidup dengan bijaksana. 

Kenapa? Karena pada akhirnya orang yang hidup 

dengan bijak pun akan mati seperti orang bodoh, dan 

itu membuat sang pengkhotbah ini mengatakan, 

“Karena itu aku membenci kehidupan.” Ini Salomo, 

raja yang hidupnya tidak berkekurangan dan yang 

dipandang terhormat oleh begitu banyak raja lain. 

Hidupnya penuh dengan segala kemewahan, bahkan 

kenikmatan daging, tetapi bisa mengatakan, “Aku 

benci hidup,” ini pasti orang berhikmat. 

 

Ini menjadi suatu lingkaran yang sebetulnya terus 

terjadi di dalam sejarah dunia. Orang terus mengejar 

hikmat, mencari tahu tentang dunia ini, tetapi 

akhirnya mereka tersesat. Beberapa abad setelah 

Salomo, mulai muncul filsuf-filsuf dari Yunani, yang 

disebut sebagai pre-Socratic philosophers (sebelum 

zamannya Sokrates), kira-kira  tahun 600- 500-an SM. 

Mereka mempertanyakan sebetulnya dunia ini apa 

sih? Dan apa yang menjadi arche (substansi paling 

mendasar) yang membentuk dunia alam ini? Ada 

pohon, ada burung, itu semua, kita ini terbuat dari 

apa? 

 

Thales, misalnya, mengatakan bahwa segala sesuatu 

pada dasarnya terdiri dari air. Anaximander 

mengatakan segala sesuatu dibentuk oleh apeiron, 

suatu substansi yang sebetulnya tidak bisa dilihat. 

Heraclitus mengatakan, “Dunia ini seperti ever living 

fire (api yang terus hidup).” Pythagoras mengatakan 

yang paling mendasar dalam segala sesuatu di dunia 

ini adalah bilangan. Tetapi pada akhirnya apa yang 

terjadi pada filsuf-filsuf ini? Banyak yang jatuh 

kepada skepticism. Muncul sekelompok orang yang 

disebut kaum Sophist, yang pada dasarnya 

mengatakan, “Aduh, ini kok banyak orang 

mengatakan hal yang berbeda-beda, tahu dari mana 

yang benar?” Ini kaum skeptis zaman dahulu yang 

mengatakan kebenaran itu relatif, tergantung 

masing-masing orang. Jadi yang penting kita hidup 

pragmatis saja; apa yang bisa dipakai dalam hidup, 

itu yang kita ambil.  

 

Merespons kaum Sophist yang skeptis dan pragmatis 

itu, maka muncullah seorang bernama Sokrates. Satu 

filsuf yang menandai satu era baru di dalam 

pemikiran para filsuf yang mengajak manusia untuk 

berpikir bukan saja manusia itu terdiri dari apa, 

tetapi bagaimana seharusnya manusia itu hidup. Apa 

itu hidup yang berarti, hidup yang bahagia, hidup 

yang baik? Maka muncul pertanyaan-pertanyaan yang 

bukan terkait dengan alam ini, tetapi dengan etika 

dan moral. Bagaimana saya hidup dengan bijaksana 

dan baik di dunia ini? Sokrates juga mengajarkan 

somehow yang namanya kebaikan ini bukanlah 

sesuatu yang berasal dari manusia itu sendiri, tetapi 

ada semacam standar yang melampaui semuanya, 

sehingga kita semua harus tunduk kepada itu. 

 

Waktu saya melihat ini, apa yang Salomo katakan itu 

betul-betul terjadi. Apa yang dia pikirkan, apa yang 

dia alami, sia-sia, akhirnya terjebak. Sekalipun 

hikmat itu hal yang baik, percuma kalau kita akhirnya 

hanya melihat dunia di bawah matahari ini saja. Di 

satu sisi, hikmat itu adalah knowledge 

(pengetahuan). Belajar tentang dunia ini, tentang 

alam, biologi, fisika, atau kimia. Tetapi hikmat juga 

berbicara tentang common sense, tentang hal-hal 

yang praktis. Bagaimana kita mengambil keputusan 

yang baik. Bagaimana kita mengaplikasikan 

pengetahuan-pengetahuan itu dengan cara yang 

benar di situasi yang benar. Apa yang baik, apa yang 

benar yang harus dilakukan? Ini seperti Sokrates yang 

bertanya bagaimana kita hidup dengan baik di dunia 

ini. 

 

Alkitab mengatakan tidak ada yang bisa menandingi 

Salomo dalam dua hal ini. Secara pengetahuan alam 

semesta, dia mengarang puisi dan sajak tentang 

banyak hal di alam semesta ini. Secara practical 

wisdom, dia juga mengerti bagaimana hidup dengan 

baik, disegani oleh banyak orang, dihormati banyak 

orang. Tetapi Salomo mengatakan kalau hikmat 

hanya sampai situ, semuanya itu sia-sia. Mempunyai 


